الخلاف الخالان اء والثيَّا الم



النّابَجُة الجعاديّ

عَصِرُهُ ، حَيَاتَهُ وَسَعِمُ

تَأْلِينُ (*عِرْي*َ نَ بِسُبِح

داراكتب العلمية

# الفلام فراللا أو والشجاء

# النَّا بَحْنَ الْمَالِمَ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمُلْكِمِينَ الْمُحْدِينَ الْمُحْدِينَ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّا اللَّهِ الللَّهِ الل

حَالِيْفُ (*حِرْجِي*َ نَ بِسْبِحِ

دارالکنبالعلمیة

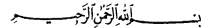


جَمَئِعَ الْحَقَوَّةُ تَحْفُوطَة لِهُلُّرُلُولُكُتَّبِ لُلِعِلِمِيَّ أَلْ سَدوت - لسَنَان

> الطَبِعَة الأولى ١٤١٤م - ١٩٩٤م

. وَلَرُرُ لُوْلُمْتِ لِلْعِلْمِينَ بَيروت لِبُنانَ ص.ب ١٠٩٤٢٤: ١٨/٩٤٢٤. تاكس . ـ Nasher 41245 Le

هات: ۱۳۲۲۳- ۲۲ ۱۲۰۱-۱۵۰۸۸-۲۷۵۵۱۸ فاکس:۱۳۷۲۸۷۲/۱۶۱۸۰۰- ۲۲ ۱۲۰۱/۱۲۶۸۰۰



#### الشقية

تتناول هذه الدراسة عَلماً من أعلام الشعر والأدب في ما بين الجاهلية والإسلام. إنه النابغة الجعدي، الصحابي الجليل، والشيخ الحكيم، والشاعر المغلق. ولقد رأيت، وانطلاقاً من مبدأ تيسير العلم وتبسيطه، أن أقدّم هذا الكتاب، ليكون مرجعاً متواضعاً للطلاب والباحثين، لا سيّا وأن مكتبئنا العربية تفتقر إلى مثل هذا النوع من الدراسات، وإن وُجدت، فهي في أكثر الأحيان تنحصر في عصر دون عصر، وتهتم بشاعر دون آخر، ولملء هذا الفراغ، جاء هذا الكتاب، وسيتبعه، إن شاء الله تعالى، كتبُ أخرى، آمل أن يجد فيها القارىء الكريم ما ينفعه ويرضيه، وليلتمس في العذر إنْ كنت أبلغ الغاية.

والحمد لله رب العالمين

أحمد حسن بسج بيروت: الاثنين ٢٧ ربيع الأول ١٤١٤ هجرية الموافق في ١٩٩٣/٩/١٣ رومية

## الغصل الأول

#### الجاهلية

يتناول هذا الفصل دراسة الأحول العاسة، التي أحاطت بالنابغة الجمدي، وبما أنه عايش عصرين مختلفين: أعني الجاهلية وصدر الإسلام، كان لا بد من إلقاء الضوء على البيشة الجاهلية، بكافة مظاهرها، للانتقال، بعد ذلك إلى دراسة البيئة الإسلامية الجديدة، وإظهار ما في البيئتين من العناصر المشتركة، والتي كان لها الدور الأبرز في توجيه الحياة الأدبية، فيها بعد وخصوصاً في شاعرية النابغة قيس بن عبد الله الجعدي، موضوع هذا الكتاب.

## الجاهلية:

يميل كثير من الباحثين إلى التفريق والتمييز بين جاهليتين: أولى، ولم يصلنا من أخبارها سوى ما جاء به القرآن الكريم من قصة ثمود وعاد، وأخبار أخرى، ليست كافية، كي نتمكن من رسم معالم دقيقة للحياة الأدبية، والفكرية في تلك الفترة. وجاهلية ثانية، وهي الأقرب إلينا، وتمتد إلى متني عام على الأكثر قبل البعثة النبوية، وهذا ما قرّره الجاحظ في معرض حديثه عن تباريخ الشعر العربي حيث قبال: وأما الشعر فحديث الميلاد صغير السن، أول من نهج سبيله وسهل الطريق إليه، امرؤ القيس بن حُجر ومهلهل بن ربيعة. . . . فاذا استظهرنا الشعر وجدنا له - إلى أن جاء الله بالإسلام - خسين

وماتة عام، وإذا استظهرنا بغاية الاستظهار فياتني عام»". وبناء عليه فإن أي حديث عن الجاهلية، لا بـدّ وأن يتناول هـذه الفترة، نـظراً لـوصول أخبـارها إلينـا، فضلاً عن آدابهـا من شعر وخـطابة وسجـع كهان.

أمّا التسمية، فإنها مشتقة من الجهل لما كان يتفشى في ذلك العصر من سَفّه وطيش، وعبادة للأوثان، وبعد عن جادة الصواب، وليس فقط لجهلهم في الأمور العلمية، وفد جاء في القرآن الكريم ما يثبت ذلك فقال (٢٠ تعالى: ﴿أَفْحِكُم الجاهلية يبغونَ ﴾؟ وقال (٢٠ أيضاً: ﴿خَذِ العَمْو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين ﴾. وقد استعمل شعراء العصر كلمة الجهل بهذا المعنى أي الطيش والغضب والنزق، فقال (١٠ عمرو بن كلثوه:

ألا لا يجهلن أحدد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا البيئة الطبيعية:

قسُّم الجغرافيون شبه الجزيـرة العربيـة إلى خسة (<sup>()</sup>أقـاليم مناخيـة وطبيعية :

 ١ - تهامة: وهي الأراضي المنخفضة التي تمتد بمحاذاة البحر الأحمر من ينبع في الشمال إلى نجران في الجنوب، وسُمَّيت تهامة لشدّة حرّها.

<sup>(</sup>١) الحيوان للجاحظ: ٧٤/١

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: آية ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: أية ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) شرح المعلّقات السبع: ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الإسلام، حسن ابراهيم حسن ٤/١.

٧ - الحجاز: ويمتد هذا الإقليم إلى الشرق من تهامة، ويحدّه اليمن من الجنوب، ويتخلّل هذا المنطقة سلسلة جبال السراة، بمحاذاة تهامة، وتمتد من الشام إلى نجران يتخللها أودية كثيرة، وتقع مكة المكرمة في إحدى هذه الاودية، كما يضم هذا الإقليم يثرب أو المدينة المنزرة، إلى الشيال من مكة المكرّمة. ويعتبر هذا الإقليم فقيراً بموارده الطبيعية فهو قليل المياه، وأراضيه بجدبة قليلة النبات والزرع، والحرارة مرتفعة. وتعد الطائف من أهم مدن الحجاز بل هي بستانه والحرارة مرتفعة. وتعد الطائف من أهم مدن الحجاز بل هي بستانه الاخضر لما فيها من ماه وخضرة وطيب هواه.

٣ - نجد: وهو إقليم مرتفع الأرض، وعتد ما بين اليمن في الجنوب إلى بادية السياوة في الشيال، والعروض وأطراف العراق، ويتمتع بكثرة مراعيه، وطيب هوائه، واعتدال مناخه، وقد نشأ في هذه المنطقة أكثر الشعراء الجاهليون.

٤ ـ اليمن: ويحد جنوباً المحيط الهندي ويتصل بنجد من جهة الشهال، وبحضرموت من الشرق، والبحر الأحمر من الغرب. ويُعرف هذا الإقليم بطيب هوائه ووفرة مياهمه واعتدال مناخه، وقمد عرف حضارة عريقة قدياً، عَثلت بإقامة سد مارب الذي دمره السيل.

المروض: ويشمل البهامة وعُهان والبحرين، ويفصل بين هذه المناطق مساحمات شاسعة من الأراضي المقفرة التي لا مماء فيهما ولا نبات. أما البحرين وهي ما يعرف اليوم بالأحساء، في شرقي الجزيرة العربية على الخليج العربي، فأراضيهما خصبة ومياهها وفيرة، وأهم منتوجاتها النمر.

#### البيئة الاجتهاعية:

انقسم العرب في بـلادهم إلى قسمـين: بـدو وحضر وذلـك تبعـاً لنمط الحياة الذي اتبعه كل فريق.

أما البدو، فهم سكان الصحراء، وكانوا رعاة يتنقلون من مكان إلى آخر طلباً لموارد الماء وبحشاً عن الكلا لمواشيهم، فلا يكدد يستقر البدوي في مكان حتى يهجره إذا قل الماء والغذاء، فإن لم يجد مكاناً آخر اضطر للغزو والسلب والنهب، فكثرت الحروب والغارات، وانبرى الشعراء يعبرون عن ذلك الواقع، ويتفاخرون ببطولاتهم وإنجازاتهم، وأيامهم وكثرة عددهم. وهكذا كانت العسلاقات الاجتماعية متقطعة، والأواصر مفككة لا رابط بين الناس سوى العصبية القبلة، الناتجة عن الرابطة الدموية ضمن إطار القبلة الواحدة. من هنا القول بأن النظام القبلي هو النظام الأساس وهو المحدور الذي يلتقي حوله الأفراد، وهو نظام بخضع الفرد لإرادة الجاعة ولو على غير هدى، فالعضو في القبيلة جزء منها لا شخصية له، ولا كيان، فلا يقدر على غالفة ما تجمع عليه القبيلة وتقرره.

وهو ملزم بالانصياع، وتنفيذ ما يطلب إليه في سبيل المجمـوع ولا خيار له إلا ذلك، يقول دريد بن الصمة!!

وهل أنا إلاً من غِزينةَ إن غِبوتُ

غويتُ وإن ترشُدُ غزيةُ ارشُد

وهكذا لا تكاد القبيلة تخرج من معركة حتى تدخل في غيرهــا فإمــا أنها تغزو أو يغزوها غيرها، يقول ١٠ دريد بن الصمة:

<sup>(</sup>١) هو شاعر جاهلٍ من سلدات قومه، والبيت في ديوانه: ٤٧.

<sup>(</sup>۲) دیرانه: ۹۴.

يُنخبار عبليننا واتبرينن فبينشتنفس

بـنـا إنْ أصِبْسنا أو نـغـيرٌ عـل وتـر

ونظراً لهذا الأسلوب في الحياة، الذي يعتمد على القتل والسلب والكر والفرّ، تأصّلت في العربي عادات وتقاليد وقوانين، ودخلت في صلب كياناته الاجتماعية والنفسية، وصارت طبعاً لا يفارقه؛ فقانون الاحتكام إلى القوة هو التيجة الحتمية لحالات المداء القائمة بين القبائل، ومن مستلزمات ذلك الإعداد الدائم للحرب ما تتطلبه من مال وسلاح وشجاعة وجرأة وإقدام وصبر ونجدة وجود، وغير ذلك مما يقع تحت عنوان المروة، فقسلاً عما تقتضي الحرب من رجال. فصار العربي بعد ما ذكرناه من مفاخره ومناقبه. ولا بدّ من التذكير هنا بمقولة جاهلية كانت من نتائج نظامهم هذا وهي قولهم النصر أخاك ظالماً أو مظلوماً، فمن العار التخلي عن نصرة الأخ أو ابن العم مها كانت الأسباب والنتائج.

أما المرأة، فقد حظيت بقسط من الاحترام، وتمتّعت بشيء من الحرية وكانت تستشار في كثير من الأمور"، وتشارك الرجل في أعماله وقراراته، وقد عبر الشعر الجاهلي عن ذلك بأن فاخر بعض الشعراء بأمهاتهم" كما فاخروا بآبائهم، وما افتتاحهم قصائد المدح والفخر بالنسيب إلا دليل واضح على مكانة المرأة العالية. أمّا نظام الزواج والطلاق فكان لهم فيه قواعد وأصول متبعة، تعتمد على رضى ذوي أمر الزوجة وهي نفسها كانت تُستشار في كثير من الأحيان. أمّا الطلاق فكان من حق الرجل، وقد تمتّع بعض النساء بذلك الحق

<sup>(</sup>١) تاريخ الاسلام، حسن ابراهيم حسن: ١/١٤.

<sup>(</sup>٢) المعدر نفسه: ١٤/١.

بناء على رغبتهن ('). ولكن الأسر الذي يؤخذ عليهم هو الوأد، وأد البنات خشية العار والفضيحة، وبعضهم كانوا يقتلون الأولاد عسوماً خوفاً من الفقر، وقد حرَّم الإسلام ذلك تحريًا قاطعاً.

وإذا تحدثنا عن الأحوال الاجتهاعية، لا بدّ لنا من التحدُّث عن الثراء والفقر والطبقات الاجتهاعية تبعاً لذلك. ومما يلفت الانتباء أن مكة المكرَّمة تميَّزت عن غيرها، إذ شهدت نشاطاً تجارياً ملحوظاً بعكم موقعها في منتصف الطريق بين الشام واليمن، على طريق القوافل، هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فقد كانت تحتل مكانة دينية متميَّزة بسبب وجود الكعبة فيها والأصنام، لذلك صارت مقصداً للتجار وللزاثرين على السواء. ومنها كانت تنطلق القوافل التجارية شمالاً وجنوباً برحلات شتوية وصيفية ورد ذكرها في القرآن (٢٠)، أذت إلى ظهور طبقة ثرية من أمثال أبي سفيان والوليد بن المغيرة وعبد الله بن جدعان، فنهافت الشعراء على هؤلاء الأثرياء يمدح عبد الله بن جدعان الذي يقال إن جفنته كانت تظل الناس من حرّ عبد الله بن جدعان الذي يقال إن جفنته كانت تظل الناس من حرّ الشمس.

وبالمقابـل كان هنـاك طبقة من الفقـراء وخصوصـاً في ظواهـر مكّة المكرَّمة، ليس لهم في التجارة نصيب ولا مجال يعملون فيه، إلا بعض المهن والصنائع بالإضافة إلى الحنـم والعبيد وهم الطبقة الأكثر فقراً.

<sup>(</sup>١) المندر نفيه: ١/ ٦٥.

 <sup>(</sup>٢) قال تمالى: ﴿لإيلاف قريش. إيلافهم رحلة الشتاء والصبف. فليعبدوا ربّ هذا البيت. الذي أطعمهم من جوع وأمنهم من خوف. ﴿ صورة قريش: آيات ٢٠١١ .٣٠
 ٣٠ ٤ .

#### البيئة الدينية:

دان أكثر العرب في الجاهلية بالوثنية، فعبدوا الأصنام والأوثان من دون الله تصالى، ويقال إن أول من نقل الوثنية هو عمرو بن لحي الحزاعي، وكان رأى من يعبدها في الشام فنقلها إلى مكّة المكرّمة، فانشرت، وشاعت عبادتها حتى اتخذت كل قبيلة لها صناً ونصبوها حول الكعبة. وأكبر الأصنام، وكان لقريش، دهبل، وهو من العقيق الاحر على صورة إنسان مكسور اليد اليمني وقد صنعوا له يداً من ذهب. ومن أصنامهم المصوّرة أيضاً دودة، وويغوث، وويعوق، وونسره وقد ذكرت هذه الأصنام في القرآن الكريم بقوله معلى: ﴿وقالوا لا تذرن ولا تذرن وداً ولا سُواعاً ولا يَغُوث ويعوق ونسراً ولا تذرن وداً ولا سُواعاً ولا يغُوث ويعوق ونسراً ولا تذرن وداً ولا سُواعاً ولا يغُوث ويعوق ونسراً ولا المرزن ولا يعوق ونسراً

أمّاالأوثان ـ وهي أشكال وعِسّات غير مصوّرة على هيئة إنسان أو حيوان ـ منها: الكرّت بالطائف ومعناها الإلّه أو الشمس، وهي صخرة مربّعة أقيم عليها بناء، وقامت ثقيف على سدانتها، وبلغت هذه الصخرة من القداسة عندهم أن سمّوا أولادهم باسمها فقالوا زيد اللّات وتيم اللّات . . . ومنها: العُزّى وهي شجرة كانت في وادي نخلة على الطريق من مكة إلى العراق. ومنها أيضاً مناة وهي أقدم الأوثان وتدل بنظرهم على القضاء والموت، وموقع هذا الوثن على ساحل البحر بين مكة المكرّمة والمدينة المتوّرة، وقد كسره الإمام علي سنة ٨ هد .

ومن الجدير بالذكر أنهم كانوا يعظّمون الكعبة ويحجّـون إليها كــل عام، من جميع الجهات.

<sup>(</sup>١) سِورة نوح: أية ٢٣.

ولم تكن الموثنية هي الدين الوحيد، بل كانت هنالك ديانات أخرى، أو اتجاهات دينية منها الصابئة وهم عَبدة النجوم والكواكب؛ وانتشرت هذه الديانة في اليمن والعراق وحرّان، كذلك عرفت الزرادشتية نسبة إلى زرادشت، وهي ديانة فارسية قديمة تقول بوجود إلّه للخير وآخر للشرّ، وانتشرت في بلاد فارس والبحرين من بلاد العرب.

كما عرفت اليهودية، وكانوا في اليمن وفي مدن وتجمَّعات أخرى في الحجاز مثل خيبر ويثرب وتساء. وقد برز منهم شعراء من أمشال السموءل بن عادياء، ومن أهم قبائل اليهود بنو قريظة وبنو النضير وبنو قينقاع.

أما النصرانية، ففي قبائل تغلب وغسّان وقُضاعة في الشيال، وكذلك في نجران واليمن، وعرف مذهبان للنصارى: النسطورية وكانوا في الحيرة، واليعقوبية في غسّان وسائر الشام، وتعتبر نجران أهم موطن للنصارى في تلك الحقبة، وكان أهلها من ذوي الحِرف وأهل صناعة كالمنسوجات الحريرية وعرفوا بتجارة الجلود والسلاح، وقد برز من النصارى طائفة من الشعراء جمع أخبارهم الأب لويس شيخو في كتاب ساًه وشعراء النصرانية».

بالإضافة إلى هذه الفرق والأديان، فإن فرقة أخرى عرفت في الجاهلية ولو أنها الأقل من ناحية العدد، ولكن وجودها يدلُّ على وجود أناس عقلاء، يدركون بالفيطرة سوء ما وصلت إليه حالهم في عبادة الأوثان، فبرزت طائفة، في أوقات مختلفة على رفض الفساد والموثنية ودعوا إلى التخلُّص من كل العادات التي تدلَّ على السفه والطيش كواد البنات، وشرب الحمر ولعب الميسر، ودعوا بالمقابل إلى أعال المروءة وحضوا على المكارم، ويطلق المؤرِّحون على هذه الفئة

اسم والاحناف، أو الحنفاء، لأنهم كانوا يرون أن هنالك خالفاً وإلهاً واحداً لا شريك له ولا شبيه همو الله المعبود بحق، ولم يقتنعموا بالنصرانية واليهودية. من أولئك قُس بن ساعدة الإيادي خطيب العرب المشهور الذي شهده النبي ﷺ خطيباً في سوق عكاظ<sup>(۱)</sup>، قبل بعثته، وقد أعجب بكلامه، ومن خطبه الشهيرة قوله: وأيها الناس اسمعوا وعوا من عاش مات، ومن مات فات، وكل آت آت، إن في السهاء لخبراً وإن في الأرض لهبراً...».

ومن يتامَّل شعر أمية بن أبي الصلت يسدرك معنى ما نسذهب إليه، ولكن أمية أدرك النبي ﷺ ولم يسلم، حسداً لأنه كان يمني نفسه أن يكون نبيًا، وقال عنه النبي ﷺ، عندما أنشد شعره: «آمن لسانه وكفر قلبه».

#### البيئة السياسية:

لم يعرف العرب في جاهليتهم أنظمة سياسية متطورة للحكم كما في بلاد روما قديمًا، كذلك لم يُتبع منهج واحد للحكم في جميع المناطق، فنميّز بالتالي بين عمدة أشكال للحكم قمامت في مناطق مختلفة وفي حقب زمنية متفاوتة. من هذه الأنظمة ما اتبع في كل من إماري الحيرة والفساسنة، أما الأولى فتقع عمل الحدود الفاصلة بين شبع جزيرة العرب من جهة وبين الدولة الفارسية وكذلك دولة الروم من جهة ثانية. وكمان سكان همذه الإمارة من العرب، وقد تمتمت باستقلال شبه تام إذ كمان الفرس يتدخلون في شؤونها بين وقت وآخر ولو عن طريق المعاهدات التجارية والأمنية وغيرها، مما يعود بالنفع أولاً عمل طريق المعاهدات التجارية والأمنية وغيرها، مما يعود بالنفع أولاً عمل الفرس. ويرجع تاريخ همذه الإمارة إلى القرن الثالث الرومي،

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين: ٣١/١.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ٣٠٠.

واستمرُّ وجودها حتى الفتح الإسلامي. وقد تعاقب على حكمها ملوك عرب لخميون عرفوا بالمناذرة، منهم النعهان بن امرى، القيس. ونذكُّر هنا بالدور الذي لعبته هذه الإسارة في نقل حضارة الفرس إلى بـلاد العرب وخصوصاً في مجال القراءة والكتابة.

أما الإمارة الثانية أي إمارة الغساسنة، فقد نشأت بمساعدة الروم في الشمام حول دمشق وما يحيط بها في لبنسان وفلسطين والأردن. وينتمي الغساسنة في نسبهم إلى قبيلة الأزد اليمنية ومن أهم ملوكهم جفئة بن عمرو، واستمرّت هذه المملكة حتى الفتح الإسلامي حيث زالت بعد معركة اليرموك سنة ١٣ هـ. وكان آخر ملوكهم جبلة بن الأيهم. وعما يذكر أن هذه الدولة، كجارتها الحيرة، قد بلغت درجة عالية من الرقي والحضارة وخصوصاً في بجال العهارة، فالحصون كانت كثيرة فيها وكذلك الكنائس، والمباني عموماً كمانت مجللة بالمجارة البيضاء، وقد نعم أهلها بالأمن والرخاء، وملوكها اقتنوا الجواري الروميات، كما تعلموا الفنون القتالية، واستفادوا من اللغات الأجنبة فادخلوا من اللغات الأجنبة.

أما الحجاز، فقد عرف استقلالاً تماماً في مختلف العصور، ولم يستطع الفرس، أيام قوتهم وسطوتهم، أن يهمنوا على هذا الإقليم، لذلك حافظ العرب على وحدتهم فتميّزوا بالعقائد واللغة والعادات عن غيرهم من الأمم. وتعتبر مكّة المكرَّمة عاصمة هذا الإقليم والسيادة فيها لقريش ألا وهي أقوى القبائل وأكثرها عدداً، وكانت السيادة قبل ذلك لخزاعة اليمنية. ويدرجع القرشيون في نسبهم إلى النبي إساعيل عليه الصلاة والسلام، لقول سيدنا عمد تلله: «اختار الله من إساعيل كنانة، واختار قريشاً من كنانة، واختار في هاشم، فأنا خيار من خيار من خيار من خياره.

وقد عرفت مكة شيئاً من التنظيم الإداري، يتمثّل بتأسيس دار الندوة كما ألمحنا، والذي أسسه قعي بن كلاب، وهو مجلس يلتغي فيه الأعيان للتشاور في الأمور الحامة. وقد اجتمع لقعي هذا كل ما يؤمّله للقيادة، فهو رئيس دار الندوة، وبيده لواء الحرب، وله سدانة الكعبة وسفاية الحجيج . وعند ظهور الإسلام كانت سقاية الحجيج بيد العباس بن عبد المطلب، والرفادة كانت أيضاً للعباس بعد أخيه أي طالب.

وفي نجد عرفت مملكة كندة، وكمانت نشأت إشر استيلاء حسّان نَبّع، ملك اليمن، على بعض نىواحي نبجد، فساعد رجـلاً من بني كندة على إقامة تلك. المملكة كان يرافقه ويساعده في حملته.

ولكن هـذه المملكة لم تعمّر طويـلاً، إذ قُتل ملكهـا حجر الشاني (والد الشاعر امرىء القيس)، وبمقتله تقاسمت القبائل النفوذ في نلك المناطق، وظل امرؤ القيس الشاعر بنشد ملك أبيه حتى وفاته وعرف لهذا السبب باسم الملك الضُلَّيـل. ويقال إن الكتـابة دخلت الحجـاز أيام هذه المملكة على يد رجل يدعى بشراً الكندي.

وقد عرضنا في ما تقدَّم إلى إمارات وعالك قامت على أجزاء عدَّدة من بلاد العرب، وبالتالي لم يكن لها نفوذ واسع، فبقيت أكثر البلاد خارجة عن نطاق هذه الدويلات، وخصوصاً البوادي الداخلية وما يليها وصولاً إلى البحرين، حيث ساد النظام القبلي، ومثَّلت القبيلة الوحدة السياسية التي تتمتّع بحرية قرارها واستقلالها على أرضها فلا تبغي قبيلة على أخرى إلا لتشتعل نبران الحرب. ويرأس القبيلة شيخ أو أمير له صفات منها الشجاعة والكرم والذكاء والفصاحة وغير ذلك عما يقتضيه منصب القيادة، وكان أعضاء الفبيلة بجترمونه وينشَّدون

## البيئة العقلية والأدبية:

عرفت بلاد الشام والعراق واليمن حضارة قديمة في البناء، وكما أشرنا، في الحيرة وإمارة غسّان، وسدّ مأرب في اليمن، كما عرفت هذه الأقاليم العلوم الأخرى التي لها علاقة مباشرة بالحيباة، كالـطب والحساب والنبات والـريّ، وقد تـأثّروا في ذلـك بجـيرانهم الفـرس والروم. أما سائر الأنحاء، من شبه الجزيرة، فلم يكونوا على علاقة بالعلوم العقلية أو غيرها إلَّا لمامأً، فقد أتقنوا علم الأنواء لاتصال ذلك بطرق معاشهم ليتعرُّفوا على أوقيات نزول الغيث، ومهروا في علم القيافة في معرفة الآثار وتتبّعها، خصوصاً آثار الأقدام التي كانت تنطبع على الرمال، ومن العلوم التي ابتكروها واهتمُّوا بها اهتماماً بالغاُّ علم الأنساب، ونشأت الحاجة إلى مثل هذا العلم كنتيجة لسيادة الروابط الدموية والعصبية التي كانت تُبنى على أساسها التحالفات الفردية والجماعية. ومن علومهم التي تكاد تكون خاصة بهم علم الفراسة، وهو الاستدلال على الصفات الشخصية من خلال الملامح الخارجية أو الحركات العضوية لشخص مـا. أما العـرافة فهى ضرب من التنوقم وتوقّع ما يكنون، على زعمهم، في المستقبل، بنواسطة ضرب الحصى وزجر الطير والاستقسام بالأزلام وغير ذلك.

أما في مجال الفراءة والكتابة، فلم يثبت أن العرب قمد اهتمُوا بهيا قبل البعثة النبوية، وكانت مسألة فردية تعود إلى رغبة المتعلم وحاجته، وأوائل المحاولات الجادة في تعليم القراءة والكتابة كانت لاحقاً في عهد النبي ﷺ وبأمره عندما طلب من أسرى بمدر الذين يعرفون القراءة والكتابة، أن يعلُّم كلُّ منهم عشرة من أبناء المسلمين، وذلك يعتبر فداءً لاسرهم.

ولكن الأمر الذي تفوقوا فيه، وعلى الفطرة، الشعر أولاً والخطابة ثانياً، وكمانت مكّة المكرَّمة تمثّل المحطة بـل المركـز الذي يلتقي فيـه العرب تجارهم وشعراؤهم وخطباؤهم، فيحجّون ويـزورون ويتجرون ويتطارحون الشعر ويتبارون في ذلك أمام نقّاد خبراء في صنعتي الشعر والخطابة، كمالنابغة الذبيماني، وأحكامه مشهورة في سوق عكاظ، فالاجتماع في مكّة المكرَّمة، كان في البداية لأسباب دينية، ولكنه تموَّل مع الأيام إلى لقاء منافع متبادلة تجارية وعلمية وأدبية.

والشعر العربي معفى موزون، وبما أن أوائله تعود إلى هذا العصر، فإنه كنان أصيلاً لا نبظن أنه أخذ أنظمته عن الأمم المجاورة، خصوصاً لانه نشأ في نجد، وأهل نجد لم يتصلوا بجيرانهم مباشرة. وقد يكون هنالك علاقة بين قواعد الشعر والمعتقدات الدينية، التي تختلط برهبة وقداسة اقتضت أن يعبر عنها النباس بكلهات خاصة ومركبة تركيباً خاصاً ذي نغمة موسيقية معبرة، وهكذا كانت أولى الاناشيد، ما لبثت أن اعتمدت طرائقها وعمّمت على كل الشعر.

أما من حيث المضمون، فإن الشعر الجاهلي يتناول الواقع ويصوره تصويراً دقيقاً، فيتحدث عن الصحراء وأهوالها وحيواناتها، ويصف الناقة والحصان والأسد والغول، كما يصور الممارك الدامية فيفتخر الشاعر ببطولات قومه ويهجو أعداءهم، وقد عبر عن فرحه بالحياة فتغزّل بالمرأة وبجالها ووصف الخمرة ومجدها، كما ذهل عند حقيقة الموت، فبكى وتغجّع بالرثاء، ولم يفته أن يمبر عن إعجابه بفضائل الأعمال فمدح العظاء والكرام من الناس والمقدمين منهم، وفي جميع الحالات لم يخل أن يصدر عن الجاهليين خواطر وحكم مستمدة من

تجربتهم القاسية مع الحياة، وأهم حكمائهم زهير بن أبي سلمى.

#### الخلاصة:

إن طبيعة البلاد العربية الجافة الصحراوية، وجُهت البدي إلى البحث الدائم عن الماه والغذاء، حتى صار ذلك هاجساً لا يفارقه، فإذا دعا قال: «سقياً ورعياً»، وإذا مدح شبه ممدوحه بالغيث أو الندى، وإذا ذكر الفترة شبهها بالماء فقال ماه الشباب. وقد ذهب إلى أبعد من ذلك بسبب حاجته إلى الماء، فتولّدت لديه عقيدة ظما الميت في قبره ما لم يؤخذ بثاره، فإنه يظل مضطرباً على زعمهم فيخرج طير يسمّى الهامة من رأسه فيصبح «اسقوني اسقوني» ولا يسكت حتى يؤخذ بثار القتيل، يقول طرفة:

كريسم يسروي ننفسسه في حيساته

ستعلم إن متنا صدى أينا الصدي

أما الصراع الدائم فقد نشأ عنه حياة مضطربة حيث استحكمت الروح العدائية بين الناس، مما اقتضى أن تمجّد عادات معيَّنة صارت فضائل عندهم لا يشرَّف المره إلاَّ بها كالشجاعة والدفاع عن الحياض والثار، ولطالما فاخروا بها باعتبارها من مآشرهم، ومدحوا من يحمل هذه الصفات وهجوا من يفتقدها.

كها أثر التنقُل الدائم في توجيه أشعارهم، ومضامينها، لما يشكله من صدمات نفسية للمحبِّين والعشَّاق إذ ترحل الحبيبة، فيقف العاشق على أطلالها ذاكراً باكياً متغزّلًا، وأول من فعل ذلك امرؤ القيس في مطلع معلقته:

قفيا نبيك من ذكيرى حبيب ومشزل بيسقط الباوى بين الباخيول فحومل وعلى العموم، فإن الشعر الجاهلي كان ابن بيته صّادقاً في نقل الواقع كما هو دون زيف، فجاءت ألفاظه خشنة كخشونة الصحراء، أفكاره متقطَّعة كتقطع إقامة البدوي، بعيداً عن العمق والتحليل بسبب الأمّية والجهل والبعد عن المعارف العقلية، وإذا أراد أن يقارن فإنه يلجأ إلى الصور الحسية في التشبيه. والقصيدة الجاهلية عموماً مُمّيرت بنظام، تعدّدت فيها الأغراض فجاءت على نسق: غزل وصف للناقة مدح وفخر وهجاء.. ومع هذا التعدّد فإن أفكارها تتسم بالإيجاز، الذي يرد هو بدوره إلى ظاهرة الأميّة، فكانت الحاجة ماسّة إلى الحفظ فكان الاختصار تسهيلاً للحفظ.

## الغمل الثاني

## صدر الإسلام

## العصر الإسلامي

المقصود بعصر صدر الإسلام، على الأغلب، الفترة التي تشمل عهد النبي ﷺ وعهد الحلفاء الرائسدين، وبذلك ينتهي هذا العصر سنة ٤٠ للهجرة حيث يبدأ العصر الاموي.

أمر النبي بلا بتبليغ الدعوة عندما بلغ الأربعين من العمر، وظلً الوحي ينزل عليه بالقرآن مدّة ثلاث وعشرين سنة، أمضى منها ثلاث عشرة سنة في مكّة المكرَّمة، وعشر سنوات في المدينة المئورة وكان اسمها يثرب قبل هجرة النبي إلها إلها. ثمّ تنوفي عليه الصلاة والسلام وله من العمر ثلاث وستون سنة ودفن في المدينة المنورة في حجر عائشة رضي الله عنها، بعد أن بلغ رسالة ربّه وأدى الأمانة كها أمر. وقد تنولي أمر المسلمين، من بعده أربعة من الخلفاء الفضلاء وهم: أبو بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعشان بن عضّان، وعلى بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمين. وعرف عهدهم بالعهد وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمين. وعرف عهدهم بالعهد الراشدي، وقد سار هؤلاء على سنة النبي بلغ، فبنّتوا أركان الحكم، الراشدي، وقد سار هؤلاء على سنة النبي بي في فينّدوا أركان الحكم، وتأموا نشر الدعوة وطبّقوا أحكام الإسلام ونظّموا شؤون الدولة،

المالية والإدارية والقضائية والعسكرية، كما جمعوا القرآن الكريم ودوّنوه في المصاحف وشجّعوا على حفظه وتلاوته وتفسيره.

## القرآن الكريم:

هـو كلام الله اللذي أنزله الله وحياً على النبي محمد ﷺ، وقد استغرق نزوله ثلاثاً وعشرين سنة، وكان ينزل على شكل آيات وسور، ونزل أكثره في مكة المكرَّمة فسمي المكي، أما ما نزل في المدينة فسمي المدني، وكان عليه الصلاة والسلام قد اتخذ كتاباً للوحي منهم زيـد بن ثابت ومعاذ بن جبل وعلي بن أبي طالب وغيرهم، أما جمع الكتاب فقد تم في عهد الخليفة عثمان بن عمان.

وتضمَّن القرآن الأحكام التي تحدَّد العلاقات العامة في المجتمع الإسلامي من خلال ما سمَّي آيات التشريع، كما حدَّدت آيات أخرى الأعمال التي كلَف بها المسلم من أوامر ونواه، بالإضافة إلى العبادات وأحكامها كأحكام الصلاة وشروطها وأركانها والصيام وفروضه وغير ذلك من أحكام العبادات.

ويدعو القرآن الكريم إلى بر الوالدين وإلى الأمر بالمعروف والنبي عن المنكر كذلك دعا إلى الامتناع عن الخمرة والزنا وحرم لحم الحنزير، بالإضافة إلى طائفة كبرى من الأوامر والنواهي. ولم يقتصر الامر والنبي على ذلك، بل تعدّاه لبحدد علاقات الأفراد، بعضهم ببعض، كي يسود الأمن والسلام والمحبة والإلفة بين الناس، فيأخذ كل حدّة ويرضى بما أعطاه الله، فهنالك طائفة من الأيات تحدّد أحكام الزواج والطلاق، والميراث والبيع والشراء والأداب العامة في الماكل والمشارب، والجلوس والحديث، وباختصار لم يترك هذا الكتاب أمراً إلا وأشار إليه أو بين وفصل. أما النوع الاخير من

الآيات وكان من حقّه أن نقدّمه على كـل ما سلف، فهـو ما يتعلّق بالعقائـد والإيمان، فقـد دعا القـرآن إلى نبذ عبـادة الأوثان والأصنــام وكل ما لا يضر ولا ينفع وأرشد إلى عبادة الله الواحد الخالق القهّار.

وهكذا نجد في القرآن الكريم مـا نحتاجـه من أجل الـوصول إلى سعـادة حقيقية في الـدنيا والأخـرة، فحبـذا لــو تبصرٌ المتبصرٌ ون فيــه وتدبَّروا آياته، ولو فعلوا لوفُروا على البشرية عناء البحث والتفكير فيها يصلح لأمور دنياهم.

#### لغة القرآن ومنهجه:

نزل القرآن بلسان عربي مبين وبلغة قريش الحجازية، وفيه من ضروب الفصاحة والبلاغة ما لا أستطيع أن أصفه في هذه العجالة، فهو كلام الله الذي تحدَّى فيه أن يأتي الخلق بمثله! وأنَّ يكون لهم ذلك؟! هذا الأمر دفع الأدباء ومنذ صدر الإسلام حتى يومنا هذا، إلى البحث المستمر، والتنقيب الدائم عن وجوه الإعجاز في هذا الكتاب العظيم، وكلها تسوعُلوا في الدرس، كلّم اكتشفوا أموراً جديدة، فمن الأمثلة البلاغية فيه كثرة أساليب التشبيه والتمثيل، والمجاز والاستعارة والكناية، وغير ذلك. أما العبارة فإنها تبطول وتقصر حسب المعنى المراد، وإنَّ القارىء ليحسب ذلك سجعاً وهوليس كذلك.

وأخيراً لا بدّ من التمييز بين نـوعين من الآيـات الكريمـة: آيات عكمة وهي التي لا تحتمل التـأويل ومعنـاها ظـاهر واضـح، لا خفاء فيه، أما المتشابهات، فـلا يعلم تأويلهـا إلّا الله تعالى والـراسخون في العلم، فلا تؤخذ على ظاهرها.

والملحوظة الأخيرة، تتعلَّق بالمدني والمكِّي، فالآيات المدنيـة أكثرهـا

آيات تشريع وتفصيل للعبادات والمعاملات، لـذلك تخلو من أسلوب القوة والزجر والتأنيب، كما هي الحال في الأيـات المُكّية التي تتضمن ترغيباً وترهيباً وزجراً ووعيداً، واللهجة خطابيـة جدليـة بغية الإقنـاع العقلي، لذلك كانت آيات كثيرة قصيرة وليس بطول المدنيات.

## أثر الإسلام في الحياة العربية:

أحدث الإسلام انقالاباً جنرياً في المجالات المختلفة في بلاد العرب سواء من النواحي السياسية أو الاجتهاعية أو الثقافية والعقلية. فعل الصعيد السياسي عرفت بلاد العرب شكلاً متقدّماً من أشكال الحكم، فوجدت حكومة مركزية، ودولة قوية لها أنظمتها التي تعتمد على القرآن الكريم وتستمد منه الأحكام في الشؤون المختلفة، وهكذا عملت هذه الدولة على ترسيخ أواصر العلاقات بين المسلمين الذين صدّى الإسلام بينهم، فتهدّمت بذلك المقاهيم القبلية والعصبية الدموية، وتموّلت القبائل المتنافرة إلى أمّة انفتحت على الأمم الأخرى وانصهرت في رابطة دينية واحدة عنوانها وإنما المؤمنون إخوة».

وعملى الصعيد الديني، انصرف الناس كليّاً عن عبادة الأوثان، وعدوا الله الواحد، وآمن المؤمنون بالبعث بعد الموت، وبالحساب ما جعلهم يحاسبون أنفسهم فتجنّبوا الشرور، ومالوا إلى فعل الخير طمعاً في مرضاة الله تعالى، هذا الإيمان فتح المجال إلى تغيرات هامة عمل الصعيدين النفسي والأخلاقي. فعملى الصعيد النفسي، صار المسلم ينظر إلى الحياة نظرة ملؤها التفاؤل، كها نظر بعين الوعي والعقل لا مجنظار التوهم والتخيّل. لذلك انصقلت الشخصية العربية وتهذّبت بفضل الاسلام، فصار الناس يتراحمون ويتواذّون، وأحلّوا السلام على الحقد، وابتعدوا عن المفاخرات بالاحساب والمانساب، وباختصار تحول المجتمع من المختمع من المختمع من المجتمع من المجتمع من المجتمع من

جتمع العنجهية إلى مجتمع الرحمة، وصار المسلم يبرعى حقوق أخيه المسلم في حضرته أو في غببته، وخضع الجميع لاحكام الشريعة في التقاضي بدلاً من الاحتكام إلى قانون الثأر والفتيل العشوائي، فلم تعد الشجاعة تعنى الثيء نفسه، فقد حملت معاني جديدة تتلاءم مع مبادىء الدين، والنجدة أيضاً ليست مطلقة بمنى مناصرة الظالم، بل العكس هو الصحيح، الإسلام دعا إلى نصرة المظلوم لا العكس ولو كان من ذوي القربى، ومن هنا، يتبنّ انقلاب المعايير الأخلاقية مًا يفسرً ادعاءنا بأن تغييراً أخلاقياً جذرياً قد حصل بالفعل.

وكما غير الاسلام الحياة السياسية والدينية، كذلك أحدث تغيرات عظيمة وعميقة في البنية الاجتماعية: فأزال الفوارق بين الناس على قاعلة إن التفاضل بين البشر لا يكون على أساس اللون أو الأصل أو الجنس بل تطبيقاً للحديث الشريف: ولا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى، ()، وانطلاقاً من هنا زال كل ما كان ينغص على المرء، فالله تعالى ساوى بين الجميع في التكليف وأمور العبادة وفي الثواب والمقاب، فلا يتقدم واحد على الأخر إلا إذا تقدم عليه بالطاعات تحديد العلاقات الاجتماعية والتي تحفظ للإنسان كرامته وحريته وماله وحقوقه، في ظل رعاية المدولة من جهة، وفي ظل احترام الاخرين له وحقوقه كافة، ولم يستني من هذه القاعدة أصحاب الملل الاخرى كالنصارى واليهود، فقد تكفّل لهم الإسلام بالحياية والوعاية أيضاً.

ومن أجمل ضمان الأمن الاجتماعي، اهتمّ الإسلام بسالنـاحيــة الاقتصادية للفرد، فنال كلّ نصيبه من أموال الغنائم وغــرها ممــا كان يردّ إلى بيت المال، فعمـاش الناس في بحبـوحة ورفـاه مما أتــاح لهم أن

<sup>(</sup>١) رواه أحمد: ٥/١١٨.

يتحضرُ وا ويقتنوا الجواري والغلمان، ويشيّدوا القصور ويستمتموا بمباهج الحياة، كل ذلك أسهم في ترقية الذوق والعقل العربيين، فصار أقرب إلى الأحد بأسباب الرقي والتطوُّر، فأخدوا عن الأمم الأخرى ما ينفعهم من علوم وأعملوا عقولهم للإفادة منها ومن مناهج واضعيها، وقد شبّع الإسلام على طلب العلم، وحض على التأمل، بل جعل النبي 義 العلم فريضة في قوله: وطلب العلم فريضة على كل مسلمه.

ترك كل ذلك أثره في الأدب، ولكن الأثر الأكبر يبقى للقرآن الكريم والحديث النبوي الشريف.

أمّا القرآن، فقد أسهم في أن جعل من لغة قريش لغة رسمية عليا تتقدّم على سواها، فصارت بالتالي لغة الشعر والأدب والتأليف، حتى صارت تستخدم لاحقاً في كل بلاد الإسلام، خصوصاً وأنها توسّعت لتضمّن كليات لم تكن معروفة في الجاهلية، كليات ترتبط بواقع الجياة الإسلامية الجديدة، كالإيمان والبعث والنشور والصوم والجنة والنار وما سوى ذلك، ولا نقصد هنا أن كل هذه الكليات لم تكن ذات أصل، بل أردنا أن نشير إلى تغير الدلالة فحسب. والقرآن، كان ولم يزل، عور اهتيام الباحثين والعلياء، فنشأت علوم غايتها التقريب النحوي والصرفي من أجل فهم القرآن، وكذلك علم الفقه والتفسير والمعجهات. . . وقد أثر القرآن في الأداب، فلجا الرواة إلى جمع أشمار العرب القديمة واستعانوا بها في تفسير ما كان يستغلق على أهمامهم من مفردات قرآنية، كها شجع القرآن بما فيه من إحجاز على أهلهمهم من مفردات قرآنية، كها شجع القرآن بما فيه من إحجاز على أهمور مؤلفات كثيرة تبحث في وجوه بلاغته فضلاً عن لجوء أهل

<sup>(</sup>١) ابن ماجة: مقدمة ١٧

الخطابة وأهل الفصاحة، فيها يقولون ويكتبون إلى هذا المنهـل العظيم ليستشهدوا بآياته وبإعجازه.

#### الحديث النبوي:

هو ما أثر عن النبي ﷺ من أقوال، أو أفعال، وكان عليه الصلاة والسلام أفصح العرب، فلا غرو أن تكون أحاديثه منهلاً، يتوجّه إليه المتعلّمون والباحثون ليستفيدوا من أسلوبه والفاظه، فضلاً عبا نشأ حوله من مؤلّفات تناولته جمعاً وشرحاً وتصنيفاً فنشأت موسوعات ضخصة، ممثّى بعضها بالصحيح كصحبح مسلم، وصحيح البخاري وهما من أشهر كتب الحديث.

#### موقف الإسلام من الشعر والشعراء:

بلغ الشعر في الجاهلية منزلة عظيمة، واحتل الشعراء المكانة العالية، لأن الشاعر كان لسان قبيلته يذود عنها بلسانه كها كان يدافع عنها بسيغه، واشتهرت فنون معينة لوجود ما يجهد لها كالهجاء والفخر اللذين ارتبطا بالصراعات القبلية، وكان البيت من الشعر يرفع قوماً ويخفض آخرين، وقد يكون صبباً الإشعال حرب ضروس. كها ازدهر المخال الإباحي كها نرى في معلقة امرىء القيس وغيره، والتغزل بالخمرة كها فعل الإعشى.

هذه الفنون، تراجعت تراجعاً ملحوظاً في الإسلام لأسباب عديدة منها ما ورد أولاً في القرآن الكريم حول الشعر والشعراء وخصوصاً الكاذبين منهم، قال تعالى: ﴿الشعراء يتبعهم الغاوون ألم تمر أنهم في كمل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون ﴿. وقال تعالى: "

 <sup>(</sup>١) سورة الشعراء: آية ٢٢٤.
 (٢) سورة يس: آية ٦٩.

﴿ وما علَّمناه الشعر وما ينبغي له إنَّ هو إلا ذكر وقرآن مبين ﴾ ، ففي ألاية الأولى ذمَّ الله تعالى الشعراء لما كانوا يفعلونه من المفاسد ويقولونه من الكذب والبهتان، وفي الثانية يردَّ الله تعالى على الكفَّار الذين كانوا يزعمون بأن النبي ﷺ ما هو إلاَّ شاعر، فالنبي ليس بشاعر ولا يقول الشعر، والذي أنزل إليه هو القرآن. من هنا انصرف كثير من الشعراء عن قول الشعر ترفُعاً، وعمدوا إلى ما هو أولى وعَنيت القرآن، فانصرفوا إلى تعلَّم القرآن وحفظه وإلى العبادة والى الله والدعوة إلى الله، بدلاً من الخوض في مفاخرات ومساجلات نهى عنها الإسلام.

ولكن هل حرَّم الإسلام الشعر؟ الجواب لا، لم يحرَّم إطلاقاً، إنها النهي عن الكذبِ والافتراء والشتم والسب، سواء في الشعر أم في غيره، أما ما كان صادقاً منه، بعيداً عن فاحش القول، فبلا ضير فيه.

وعل العموم فإن الشعر استمر في هذا العصر، أقبل ما كان علبه في الجاهلية خصوصاً في الهجاء والغزل والخمرة، وكذلك المديح الكاذب، محول إلى مدح صادق وأكثره في مدح النبي هي، أو في مدح الصحابة من الخلفاء الراشدين. والفخر تحول من فخر ذاتي أو قبلي إلى فخر جماعي بالمسلمين ومآثرهم، والغزل بقي منه الغزل العفيف وغالباً ما كان في افتتاحيات القصائد على الطريقة الجاهلية. وتتوقف قليلاً عند الهجاء، إذ برزت طائفة من الكفار تهجو النبي همو والمسلمين، فأمر عليه الصلاة والسلام شاعره وصاحبه حسّان بن والمسلمين، فأمر عليه الصلاة والسلام شاعره وصاحبه حسّان بن راحة وغيرهما، ولكنها لم يتناولا الأعراض ولم يفحشا في القول.

ومًا يذكر أنَّ فئة من الشعراء لم تتخلُّ كليّاً عن الجاهلية، فأسلم هؤلاء لكنّهم استمرُّوا في الهجاء فأقذعوا كالحطيئة، وتغزُّل بعضهم بالخسرة وشربها مشل أبي عجن الثقفي الذي سجنه سعد بن أبي وقاص في القادسية. والحطيئة كان سجنه عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ولم يطلقه إلا بعد أن تعهد بعدم النيل من أعراض المسلمين.

ومن الناحية الفنيّة فإنَّ الشعر في هذه المرحلة، كمان لا يختلف كثيراً عمَّا كمان عليه في الجماهلية، من حيث تعسدُد الأغراض في القصيدة الواحدة، وافتتاحها بالغزل، والخشونة في كثير من الألفاظ، مع تسجيل تحوّل كبير في المعاني، إذ ذخر هذا الشعر بالمعاني المستمدَّة من البيئة الإسلامية الجديدة.

#### الغمل الثالث

## النابغة الجعدي<sup>(۱)</sup> نسبه، مولده، سبرته، وفاته

#### نسبه:

اختلف العلماء والمترجمون في اسم النابغة، فقيل هو عبد الله بن قيس بن جعدة بن كعب بن ربيعة، وقسال آخرون هسو قيس بن عبد الله، وذهب غيرهم إلى القول: هو حبّان بن قيس، واتفقوا في بقية اسمه ونسبه. وكنيته أبو ليلى، ولا ندري سبب هذه الكنية، فلم يرد في المصادر التي ترجمت له أن له بنتاً اسمها ليل، ولمو أن بعضها أشار إلى ابن له ولم يذكر اسمه. إلا أن ابن سلام أخبر عن ابن أشار بان مروان بن الحكم وكان والياً على المدينة المنورة قد أخذ ابن

<sup>(</sup>١) انظر في ترجمت: الأغاني: ١/٥، اسد الغابة: ٢/٥، خرانة الأدب: ١٢/٥، الإصابة: ٢/٥/١، وقد رجع أصحاب المسادر المذكورة أن اسمه حبّان بن قيس. أما المصادر التي رجحت بأنّ اسمه قيس فهي: معجم الشمراه للمرزباني: ١٩٥٠. طبقات فحول الشمراه: ٣٥. أما في الشمر والشعراء: ٢٧٧ فهمو عبد الله بن قيس. وفي كتاب المعمرين: همو قيس بن عبد الله.

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشمراء: ٥٥.

النابغة وإبله، لأنه كان علوي الرّأي، فمدحه على أثر ذلك بـأبيات. شكّك ابن سلام في بعضها ومّا رواه:

فإن ياخلُوا مالي وأهلي لنظَّنَةٍ فإن لحرَّاب الرجال محرَّبُ"

وذهب غيره" إلى أن ابنه يسمَّى عارباً وقد ذكره في قوله :

الم تعلمي أني رزئت محارباً فيا لك منه اليوم شيء ولا ليا ولكنه لم يكنُّ به.

أما والدته فهي فاخرة بنت عمروبن شِحنة الأسدي. أما خبر زواجه فأفاد ابن سلام بأنه تزوّج امرأة من بني المجنون ولكنها نسازعته وادّعت المطلاق، وصار يـراها في منــامه. فقــال فيها أبيــاتاً يهجــوهــا منــات.

مالي ولابنة المجنون تطرقني بالليل إن نهاري منك يكفيني

والنَّابِغة لقب له لأنه أقام مدّة لا يقول الشعر ثمَّ نبغ فقاله"، وعًا ذكره صاحب الأضاني في هذا المجال أن الجمدي وقبال الشعر في الجاهلية ثم أجبل دهراً، ثم نبغ بعدُ في الشعر في الإسلام،".

#### نشأته وسيرته:

ولـد النابغـة في الفَلَج جنوبي نجـد، وليس هنالـك ما يـدلّنا عـلى تاريخ ولادته بالضبط، ولكن المصادر التي تحدّثت عن سيرته تجمع أنه

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) شرح الحياسة للمرزوني: ١٠٦١.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ٥/٥.

كان معمراً. تقبل صاحب الأغاني عن القحدمي: وكان الجمدي أسن من نابغة بني ذبيان، ومما يمدل على ذلك أنه عاصر المنذر بن المحرَّق، من قبل النجان بن المنذر، الذي مدحه النابغة الذبياني، ولكن الذبياني مات قبل الجمدي ولم يدرك الإسلام. قال الجمدي:

تىلاگىرت شىشاً قىد مغى لىسبىيلە

ومن عادة المحزون أن يستذكسوا تداماي عند المنذر بن محرَّق أرى البومَ منهم ظاهرَ الأرض مقاضرا

اری میدور کی است. کیهولٌ وفتیانٌ کانٌ وجرههم

دنسانسيرُ بمسا شِسيسفَ في أرضسهسم قسيصر وتشير بعض الروايات™ إلى أنه عاش مائة وثبانين سنة، ألا وهــو القائل:

لبستُ أنساساً فافنيتهم وأفنيت بعبد أناس أنساسا شلائة أهماين أفنيتُمهم وكان الآله همو المُستاسا

ولا يستغرب أبو الفرج ذلك ولا يستنكره لأنه ـ أي الجعدي ـ وقال لعمر بن الخطاب رضي الله عنه إنه أفنى ثلاثة قرون، كل قرن سنون سنة، فهـ له مائة وثهانون عنه فإذا كان النمان تـ وفي سنة ١٥ ق. هـ ، وكان النابغة ندياً لوالـ له المنفر، يعنى ذلـك أنه كـان رجلًا ناضجاً أيام المنفر بن المحرّق، مما يجعلني أميـل إلى القول بـانه عـاش ناضجاً أيام المنفر بن المحرّق، مما يجعلني أميـل إلى القول بـانه عـاش

<sup>(</sup>١) الأخاني: ٥/٥.

<sup>(</sup>٢) الأغان: ٥/٦.

<sup>(</sup>٣) الأغان: ٥/٥.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ٧/٥.

أكثر من مائة سنة، لا سيُّما وأنه مـات في أصبهان سنـة ٦٥ هـ . وتمَّا قاله"، وفيه إثبات إلى ما نذهب إليه:

الا زعمت بنو سعيدٍ باني - الاكذبوا - كبيرُ السن فاني

أتت ماثة لعمام ولمدت فيم وعشر بعمد ذاك وحجمت إن

وهكذا يكون قد عاصر ملكين قبل الهجرة النبوية، ثم كانت له صحبة مع النبي ﷺ، وعاصر من بعده الخلفاء الأربعة ومعاوية وابنـه يزيد، كما قدم على عبد الله بن الزبير وهــو بمكَّة وكــان قد دعــا لنفسه فاستهاحه ومدحه.

أما وفادته على النبي ﷺ، وإسلامه فكان ذلك سنة ٩ للهجرة، حيث قىدم على رأس وفـد من قـومـه، إلى النبي ﷺ فـأسلم وحـُــن إسلامه، وأنشد بين يدي النبي ﷺ أبياتاً منها قولهٰ إِنَّ :

بلغنا السهاء مجدُّنا وجدودُنا ﴿ وَإِنَّا لَنَّهُ عَوْقَ ذَلْكُ مَظْهُوا فقال النبي ﷺ: وفأين المظهر يا أبا ليليء، فقال: الجنَّة، فقال النبي ﷺ: وقل إن شاء الله،، فقال: إن شاء الله وتابع الأبيات:

ولا خير في حلم إذا لم يكن له

بسوادر تحسمى صنفوه أن يُسكندرا ولا خبر في جمهل إذا لم يسكس لمه

حسليسة إذا مسا أورد الأمسر أصدرا

فقال النبي ﷺ: وأجدتَ لا يُفضض الله فـاك، وقد عـاش بعد ذلك ما عاش وحتى وفاته ولم ينفض من فيه سن!

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٦/٥.

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ٥/٨.

ومًا يذكر هنا أنّ النابغة كان في الجاهلية مَن يتفكّرون ويتـامَّلون، فـأنكر الحمر والسُّكر ومـا يفعل بـالعقل، وهجـر الأزلام والأوثــان، وقال<sup>(۱۷</sup>في الجاهلية كلمته التي أولها:

الحسمد لله لا شريسك لسه من لم يُقلهما فنفسه ظلما كها كان يذكر دين إبراهيم والحنيفية، ويصوم ويستغفر ويتوقّى أشياء لعواقبها.

ويبدلو من خلال أخباره أنه لم يعد مع قومه حين رجموا إلى منازلهم، لكنه أقام في المدينة المنورة، وكانت له أخبار مع علي رضي الله عنه فشهد صفين معه وشهد فتح بلاد فارس. ومن أخباره أنه عنمان رضي الله عنه، أنه دخل عليه يوماً يستأذنه مودّعاً فسأله عنمان عن وجهته فقال: وألحق بإبلي فأشرب من ألبانها فإني منكر لنفسي». فقال له عنمان: وأتعرباً بعد الهجرة يا أبا ليل! أما علمت أن ذلك مكروه؟!» قال: وما علمته وما كنت لأخرج حتى أعلمك، فأذن له وألجل له اجلاً.

#### شاعريته:

لقد عاصر النابغة الجعمدي عدداً كبيراً من الشعراء، في جماهليته وفي إسلامه. وقعد ذكر آابن سلام أن الجعدي كمان قديماً شاعراً طويلًا مُفلقاً طويل البقاء في الجماهلية والإسلام، إلَّا أنّه صنّفه في شعراء الطبقة الثالثة كأبي ذؤيب الهمذلي ولبيد والشماخ. كما أفاد

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٥/٥.

<sup>(</sup>٣) الخبر بكامله في الأغاني: ١٠/٥.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٥/٥، وطبقات فحول الشعراء: ٥٣.

الأصفهاني عن ابن الأعرابي أنه قال("): وأقام النابغة الجعدي ثـ للاثين سنة لا يتكلّم، ثم تكلّم بالشعره، فلذلك اعتبروه نابغةً!

وقال أبو زيد عمر بن شبة في خبره: «كان النابغة شاعراً متقدّماً وكان مغلّباً (أي مغلوباً) ما هاجي قط إلا غُلب، هاجي أوس بن مغراء، وليل الاخيلية، وكمب بن جعيل فغلبوه جميعاً». وليس في هذا الكلام ما يغض من منزلة النابغة ولكنّه يدلّ بنظرنا على أسرين، الأول أنّه كان بعيداً عن التكلّف، والناني تعقّفه وترقّعه عن فاحش القول. ولسوف نتبين ذلك في الفصل النالي. أما الأصمعي فإنه نقل عن الفرزدق أنّه قال عن الجعدي النابغة: «كان صاحب خُلقان عنده مُطرَفٌ بالفي، وخِارً بواف،. وأواد أنَّ في شعره الساقط الردي، والجيد الرفيع.

ومها تعدّدت الأقول والأراء، فحسب النابغة الجمدي مـا قالـه له النبي 寒 كها مرَّ ـ «أجدتُ لا يفضُضِ الله فاك.

<sup>(</sup>١) الأغان: ٥/٥.

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ١٠/٥.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٢٨/٥. والخيار: خطاه لرأس المرأة، بواف أي بدرهم وثلث.

### الغصل الرابع

# أغراضه الشعرية

النابغة الجمدي، باعتباره شاعراً غضرماً، فإنه نظم في الفنون الشعرية المختلفة وجمع بين منهجين غتلفين: منهج الجاهلين بما فيه من قرة وجزالة وصور بدوية وواقعية، إضافة إلى منهج متأثر بتعاليم الإسلام، ويعتمد البساطة والوضوح، فضلاً عن المعاني السامية التي استفادها الشعراء من القرآن الكريم ومن التعاليم والأحكام الشرعية، فلا غرابة إذا أن يترك ديواناً شعرياً تضمن مقطوعات الشرعية، فلا غرابة إذا أن يترك ديواناً شعرياً تضمن مقطوعات المجعدي من عمل الاصمعي وابن السكيت، ولكن هذا العمل لم الجعدي من عمل الاصمعي وابن السكيت، ولكن هذا العمل لم يعتم الخيه مان اللينو الإيطالية وطبعته في روما سنة ١٩٥٣ رومية، وقد اعتمدت في درابة الأغراض الشعرية عل المجموع المشار إليه، وعل ما أوردته المصادر التي أوردت أخبار النابغة وشيئاً من شعره.

### المدح:

لما كان المدح هـ و فن التعبير عن عـاطفـة الإعجـاب بشخصيـة الممدوح، ولما كـان هذا الفن قـديماً قـدم الشعر عنـد العرب، ونـظراً لتقلُّب الاحوال الاجتماعيـة بسبب الحياة القبليـة التي كانت تقـوم على الغزو والقتل والسلب، فإن الشعراء جنعوا بالمديح عن هدفه الذي وجد من أجله في الأصل، فصار بعضهم يمدح بُغية التكسُّب المادي، فتقرَّبوا من الملوك والأثرياء وذوي السلطة ومدحوهم بما فيهم من المآثر أوليس فيهم، فأجزلوا المال للشعراء وأكرموهم. ولم يكن النابغة الجعدي بعيداً على وصفنا، فهو شاعر مفلق بدوي، سلك طريق غيره فيم شطر الحيرة ليمدح ملوكها اللخميين كما صرَّح هو نفسه بذلك، حيث تذكّر تلك الايام، والندامي عند المنذر بن عرق فقالان:

تسذكَسرتُ والسذكسرى تهسيعُ لسذي الهسوى ومسن حساجسةِ المسحسزونِ أن يستسذكَسرا نسدامساي عسنسد المسنسذريسن عُمسرَّقِ أرى البسومَ منهم ظاهسرَ الأرض مُقسفسرا

ويبدو أنه وصل إلى نجران، في سعيه ودأبه، فيذكر ملكــاً كريمــاً، وقد ورث المجد من جهة أخواله من آل جفنة قال''؛

وما زلتُ أسعى بينِ باب ودارةٍ

بنجران حتى خفتُ أن أتنصرًا

لىدى مَـلِكِ مـن آل جـفـنـة خـالُـه

وجدًاه مسن آل اصرىء السقسيس أذهرا سديسر عسلينها كسأسه وشدواةه

مستاصف والخضرمي المحبران

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ۲۱. وص ۷۰.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٦١. وآل جفنة هم ملوك الغساسنة.

<sup>(</sup>٣) الحضرمي: نسبة إلى حضرموت وهو الثوب.

وتراه بعد البعثة النبوية، يتوجَّه مع قومه معلناً إسلامه بين يبدي النبي 義، ويقول فيه أبياتاً بمدحه فيها، تنمَّ عن ذوق رفيع، وفهم شاقب، فأعجب النبي 義 منطقه، وحكمته التي تدل على صفاء 'ذهن، وسلامة فطرة، ورقة في الإحساس، فضلاً عن أنها لا تصدر إلاً عن رجل خبير مجرِّب، قال''؛

بلغنا السهاءَ مجـدُنا وجـدودُنا وإنّا لنبغي فوق ذلك مظهرا ولما يلغ قوله:

ولا خيرَ في حملم إذا لم يمكن له بـوأدرُ تحـمـي صفوه أنْ يمكــدّرا

ولا خبير في جمهمل إذا لم يسكسن لمه حمليمُم إذا مما أورد الأمسر أصمدرا

ففي الحلم خير من أمور كشيرةٍ

وفي الجنهيل أحسيانياً إذا منا تنعيذُرا كنذاك لعمري البدهرُ ينوميان فناعيرفنوا

شرودٌ وخميرٌ لا بسل ِ الشرُّ أكسترا

دعا له النبي، كما مرُّ سابقاً؟؛، وأثنى على حسن كلامه.

وأغلب الظن، أن القصيدة الرّائية هذه، أضاف إليها، فيها بعد، أبياتاً أخرى، وذلك واضح من خلال التفكُّك في أفكارهـا، حيث لا تجد رابطاً يجمع بين أجزائها، فضلًا عن تمدَّد موضوعاتها، من مـدح وفخر وهجاء: قال<sup>(۲)</sup> بعد إسلامه يصوّر جهاده في سبيل الله، وخوف

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٥/٥. والديوان: ٦١.

<sup>(</sup>٢) ص ٣٤ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٩/٥.

من الله تعالى وحرصه على رضائه:

أسيستُ رسولَ الله إذ جاء بالحسادى
ويستسلو كشابساً كالمنجرة نسيرًا
وجساهسات حتى منا أحسُ ومن منعني
سنهيسالًا إذا منا لاح تُسمَّست غسورا أقسيمُ عبل الشنقنوي وأرضى بنف مسلِها وكنستُ من النشار المنخوفةِ أوجرالاً)

ومما يدعونا إلى الاعتقاد بأن القصيدة لم تنظم دفعة واحدة، اختىلاف الروايات، ففي المجموع الـذي بين أيـدينا ثـلاث روايات تختلف الـواحدة عن الأخـرى من حيث عدد الأبيـات، وكـذلـك في التقديم والتأخير.

وقد رجّع (٢) ابن السبكي عن ابن عبد البر، بأن النابخة قد أنشد القصيدة كلّها لـرسول الله ﷺ وأورد منها أربعة وعشرين بيتاً، بينها يميل (٣) الدكتور شوقي ضيف إلى ما ذكرتاه أولاً، لأن بعض روايات القصيدة أكثر من ذلك بكثير، ويصل عدد أبياتها إلى مائة وعشرين.

ويقضي النابغة فترة يجاهمد في سبيل الله، في بىلاد فارس وغميرها، ثم يعود إلى المدينة ومنها إلى البـادية، ثم يعـود، فينفجر الصراع بـين عـلي بن أبي طـالب ومعـاويـة، فيقف إلى جـانب عـلي رضي الله عنـه

<sup>(</sup>١) أوجو: خائف.

<sup>(</sup>٢) الطبقات: ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٢) العصر الإسلامي: ١٠١.

فينتظم في صفوف جيشه ويقاتل معه، ويمدحه ويهجو خصومه فقال··· يوماً:

قد علم المصرانِ والعراقُ أَنْ علبًا فحلُها المُسَاقُ اللهُ اللهُ المُسَاقُ اللهُ ال

وفي مدحه لعلي رضي الله عنه، قد عرّض بمعاوية واتهمه هو وجماعته بالنفاق وأنهم يسيرون على غير هدى، بينها يمثّل الإمام علي الرجل الصالح الكريم، الذي لا يجارى ولن يبلغ أعداؤه مرتبته، ولكن هذه المفاضلة أثارت على الشاعر الجعدي نقمة معاوية فاسرّها له، وكتب إلى مروان بن الحكم أن ياخذ مال الجعدي وأهله، وتريّث حتى قدم معاوية إلى الكوفة، فمثل بين يديه وأنشده:

ألم تسأتِ أحمل المشرقين رساليق وأيُّ نسمسيح لا يسبيست عمل عسسُّب مسلكستم فسكسان الشرُّ أخسرُ عمه بدكسم لشن لم تسدادكسكسم حسلومُ بسنى حسرب

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٥/١٦. والديوان: ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصران: الكوفة والبصرة: العُتاق: الكريم.

<sup>(</sup>٣) الجحجاج: السيد.

<sup>(</sup>٤) ليس لها عراق: ليس لها غاية.

ثم يتهدُّد ويتوعُّد إذا لم يردُّ علبه ماله وأهله، بأنَّه سيغضب وينتقم النهم ظلموه فقال(١٠:

صبورٌ على ما يكرهُ المرهُ كله سوى النظلم إني إنْ ظلمتُ سأغضبُ

فالتفت معاوية حينئذ إلى مروان نقال: وما ترى؟ قـال: أرى الأ ترد عليه شيئاً. ولكن معاوية خشي، إنَّ لم يردَّ عليه ماله وأهله أن يهجوه بكلام تتحدث فيه العرب، فأمر بأن يردّ عليه كل ما أخذ منه.

ومن الذين اتصل بهم من أهل الحكم والرياسة عبد الله بن الزبير، عندما أجدبت البادية وأقحمته السُّنة فدخل على ابن الزبير المسجد الحرام فأنشده قوله!!!

حكيت لنا الصديق لما وليستنا

وعشمانَ والغاروقَ فارتاح مُعلِمُ وسـوُيتَ بـبن الناس في الحقُ فاستووا أسال أن الناس الناس في الحقُ

ف عداد صبحاحاً حداليكُ السليسل ِ مسظلمٌ أتساك أبدو لسيسلي يجدوبُ بــه السدِجسي

دُجس الليسل جنوابُ النفيلاة عشيمشم المستحدم منته جنانيناً زعنزعت بنه صروف البليبالي والنزميان المستحدم

<sup>(</sup>١) الأبيات كلها وخبر معاوية في الأغاني ٣١/٥.

 <sup>(</sup>٣) الأغاني: ٢٨/٥، ما عدا البيت الثأني فهو في الديوان: ٢٠٥. وتجدر الإشارة
 إلى أن عبد الله بن الزبير كان بويع له بالحلافة بعد وفاة معاربة وقد بايعنه
 بلاد الحجاز واليمن ومصر والعراق وأجزاء كبرى من الشام.

<sup>(</sup>٣) عثمثم: جمل شديد طويل.

فقال '' ابن الزبير: وهون عليك أبا ليل، فإن الشعر أهون وسائلك عندنا. . . ولكن لك في مال الله حقّان: حقّ برؤيتك رسول الله عقان: حقّ برؤيتك رسول الله عقد وحق بشركتك أهل الإسلام في قينهمه، ثم أحذ بيده فدخل به دار النّعم، فأعطاه قلائص سبعاً وجملًا رجيلًا ''، وأوقر له الإبل برّاً وقراً وثياباً فجعل النابغة يستعجل فيأكل الحب صرفاً، فقال ابن الزبير: ووبع أبي ليلي! لقد بلغ به الجهده، فقال النابغة: وأشهد أن سمعت رسول الله على يقول: وما وَلِيتُ قريش فعدلتُ، واستُرحتُ فرحتُ، وحدَّثت فصدقتُ، ووعدت خيراً فانجزت فانا والنبيون فرطنا والنبيون

ويتضع من خلال ما تقدّم أنه يمدح بالمكارم الأخلاقية، المستمدة من الإسلام، فحين يمدح النبي على يشيد بما جاء به من الأيات البيئات، التي أضاءت للناس وأرشدتهم إلى طريق الخير، ولا غرو أنه يشبه الكتاب الكريم بالمجرّة تشبهاً حسباً وعلى طريقة شعراء العصر من مخضرمين وغيرهم. وفي مدحه للإمام علي، يستعمل من المعاني البدوية، ما حضره بما يلائم المناسبة، ويعبر عن إعجابه بعاطفة وتعريفاً بالخصوم. فالمعلوح وكالفحل، الكريم، في الشدّة والحزم، وهو السيد المطاع الأبيض كريم الحسب والنسب، واليد واللسان، يسبر على النهج السوي. وكذلك في مدحه لابن الزبير، فإنه يشبهه بمن سبقه من الخلفاء، أبي بكر وعنهان وعمر، ويشدّد على العدل

<sup>(</sup>١) الخبر بكامله في الأغاني: ٥/٨٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الجِمل الرجل: القوي السريع. والقلائص: جمع القلوص: الناقة الشابة.

<sup>(</sup>٣) الفُرَّاطُ: المُتقَدِّمونَ إلى الشَّفَاعَةُ أو الحَوضُّ القَاصِفُونُ: المُزدَّحُونَ. وقد أورد السيوطي الحديث في والدر النثيرة.

والتسوية بين الناس، فبلا بغي ولا ظلم، رهو يعرف كيف يستدرِّ العطف ويثير النخوة في نفس الذي يخاطبه حين يذكر رحلته في الليل المظلم ويشير إلى مصاناته وتعبه وإسلاقه، ولا تخلو الأبيات من أثر البادية هي أيضاً، ويتجلَّى ذلك بألفاظ البيتين الأخرين «جواب الفلاة عثمثم».

إذاً، يستمدّ الجعدي معانبه المدحية من بيتتين: من الجاهليـة ومن الإسلام، حيث لا يناقض نفسه فيأخذ من البيئة الأولى مـا أبقى عليه الإسلام من العادات التي تُعد في المأثر والفضائل.

#### الهجاء:

من الأغراض الشعرية التي أذكتها الحياة الجاهلية، بما فيها من منافرات وصراعات دموية، لم تكن لتتوقّف حتى بعث الله رسوله الكريم ﷺ. ارتبط الهجاء إذاً، وبالدرجة الأولى، بالعصبيات وحالات العداء المستحكمة، ولما زال أثر القبلية في الإسلام كان من الطبيعي أن تتراجع حدّة اللهجة السائدة بين المتخاصمين. والنابغة الجعدي، قد أدرك ذلك جيداً، لكنه لم يستطع أن يتخلص تماماً من رواسب الماضي، سواء من ناحية ميوله العاطفية نحو بني قومه وارتباطه بهم ارتباطاً وثيقاً إلى حدّ التعصّب، أو من ناحية الجدّة في الطبع، وهي موروثة بدورها من حياة الصحراء والبادية.

فمن ذلك أن بعض أقاربه من بني عامر رعوا() زرعاً بالبصرة فبعث أبو موسى الأشعري() في طلبهم، فتصارخوا: يا آل عامر!!

<sup>(</sup>١) الأغال: ٥/٣٠.

<sup>(</sup>٢) هو والي العراق.

فخرج النابغية ومعه عصبية له، فيأتي به إلى أبي منوسي، فسألمه عن سبب خروجه فقال: «سمعت داعية قومي»، فضربه أسواطأ، فقال<sup>(١)</sup> النابغة يعرّض به ويهجوه:

وأنت أراك بكر الأشعرينا فلم يبعث بك البر الأمينا ألا يا غوثنا لو تسمعونا

رأيت البكر بكر بني لمود فيإن يكن ابن عفّان أمينساً فيسا قمبر النبى وصساحبيمه

وهمو بنظره كالبكر، وليس من الأمانة في شيء، لـذلك يستغيث بالنبي منه. ومع ماذكرته من طبيعته وتأثّره بالجاهليين من الناحية العصبية، فإن الإسلام قد غير فيه الكثير، فيا هاجي أحداً إلَّا غُلب، ونمن هاجاهم من الشعراء أوس بن مغراء، وليلي الأخيلية، وكعب بن جُعيل فغلبوه جميعاً.

أما خبره مع أوس بن مغراء فقند بدأ عندما أغنار بسر بن أرطاة، وكان من قوَّاد معـاوية، عـلى حيُّ لبني سعد بـالفُلُج بين ظهـري بني جعدة، فقتل منهم وأسر فقال" أوس:

مُشرٌين تَرعون النجيل وقد غدت ﴿ بأوصال قتلاكم كلابُ مزاحمٌ ۗ ﴿

فقال(1) النابغة ردّاً عليه:

لقد أخزيت قومك في الكلام مقيعاً ما أقسام (\*) لعمرُ أبيك يا وبرَ بنَ أوس لقد اخزيتهم خزيباً مبيضاً

<sup>(</sup>١) الأخال: ٥/٣٠ والديوان: ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) الأخان: ٥/١١.

<sup>(</sup>٣) المشر: الذي بسط ثوبه في الشمس. النجيل: جنس من الحمض.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ٢٠١. والخبر مع البيت الثالث في الأغاني: ١٣/٥.

<sup>(</sup>٥) شهام: جبل ببلاد بني قشير. وابنا شهام هضبتان تتصلان به.

متى أكلتْ لحــومَكم كملابي الكلتَ يديك من جَرَبِ تهامي (١)

أمّا النابغة فإنه كان يؤكّد ما ذهبنا إليه آنضاً من أنه كان مغلباً في المجاء، إذ قال (٢): وإني وإياه (٢) لنبتدر بيتاً، أينا سبق إليه غلّب صاحبه، فلما بلغه قول أوس:

لعمرُك ما تبلى سرابيلُ عامرٍ من اللؤم مادامت عليها جلودُها قال النابغة: وهذا البيت الذي كنا نبتدر إليه، فغلّب أوس علم .

وقد التقى به مرّة في البصرة بسوق المربد فتنافرا وتهاجيا، وقد شهدهما من الشمراء العجّاج والأخطل وكعبُ بن جُعَيل، فقال أومر:

ولُوا نَعامـاً في البلاد رُبُـدُا<sup>(1)</sup> كـاهلُهـا وركنهـــا الأشــدُا<sup>(2)</sup>

لَــا رَأْتُ جعــدة منّـا وردا إِنَّ لـنــا عـليـكُـمُ مَــعَــدًا فقال العجّاج:

كــل امــرى، يــعــدو بمــا اســتــعــدّا وقال الأخطل:

مامر وسعد قضاة بين الحقّ فيصلا مامه وعوف بن كعب أكرم الناس أولا

وإنّي لقــاض بين جعــدةِ عــامــرٍ أبو جعدة الدُّئب الخبيثُ طعامه

<sup>(</sup>١) تهامي: نسبة إلى تهامة. وويرين أوس هو أوس بن معراه نقسه.

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ١٢/٥.

<sup>(</sup>٣) المقصود أوس بن مغراه.

 <sup>(</sup>٤) الورد: الجيش. الربداء من النّعام: ما كانت سبوداء اللون غتلط سياض أو غيرة.

<sup>(</sup>٥) معد: س أجداد العرب وإليه يتنسب أوس بن مغراء.

أما كعب بن جعيل، فهنو الآخر، قند أدلى بدلنوه وناصر رفياقيه وأعانهم على الجعدي وقال!!

إنَّ لقاض قضاء سوف يتبعه

مَـن أمَّ قـصـداً ولم يـعـدِل إلى أوَدِ<sup>ن</sup> فـصــلاً من الـقـول تـأتم الـقضـاة بـه

ولا أجبور ولا أبغي عبل أحبد ناكت بنبوعامر سعداً وشاعرها

كها تنييكُ بنو عبس بني أسـذ

وإذا تضافر هؤلاء على الجعدي وتفرُّقوا عليه في الهجاء، فإنَّ لذلك أسبابه ودوافعه، فالأخطل وكعب بن جعيل، كلاهما شاعران أمويًا الهرى وكذلك العجاج، بينها كان النابغة علوي النزعة، وهمو فضلاً عن ذلك، قد استضاء بنور الإسلام، وتلا القرآن وتدبّره، وكان يجاهد في سبيل الله تعالى، فمثله، من الطبيعي أن يترفّع عن فاحش القول، ويتعقف عن الإنزلاق في مساقط الشرَّ والمفاسد، قال ال

يا ابسن الحسيا إنَّسني لسولا الإلَّمه وما

قبال البرسول كيف أنسيتك الخيالا

وقیـل<sup>۱۱</sup> إن رجلًا من قُشــــر ـ يدعى ابن الحيـــا (وهي أمّه) واسمــه سوّار بن أوفى بن سَبْرة ـ قد هجاه وسبّ أخواله (۱)من أزد في أمــر كان

<sup>(</sup>١) الأغان: ١٣/٥.

<sup>(</sup>٢) الأود: الإعوجاج.

<sup>(</sup>۳) دیوانه: ۱۰۱ .

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ١٣/٥.

<sup>(</sup>٥) الأغان: ٥/١٤.

بين قشير وبين بني جعدة وهم بأصبهان متجاورون، فردَّ عليه الجمدي بقصيدة عُرفت باسم الفاضحة لأنه ذكر فيها معايب ومساوىء قُشير وعُقيل، وكل ما كانوا يُسبَّون به، وفخر بقومه وبضائلهم، وبسائر بطون بني عامر سوى قُشير وعُقيل، قال":

جهلت على ابس الحيسا وظلمسني

وجمعت قولا جاء ببتأ مضللا

علدت قُلسيراً إذ فلخرت فلم أتا

بـذاك ولم أزمـعُـك عـن ذاك مـعـزلا

يتهم خصمه بالجهل والظلم، وقد فاخره بكثرة سادات قُشير، وهُو يعلم بأن قوم الشاعر أكثر عدداً وأعـزَ، لذلـك فإن الجعـدي يعتبر أن ذلك الادعاء لا يسؤوه ولا ينتقصه.

وقال" في قصيدة أخرى يهجوه:

يا بن الحيا إنني لنولا الإلبه وما

قبال البرسبول لسفند أنسسيتسك الخبالا

ولفد وسمئك وشما لأيغيب

شوبساك يسبرق في الأعسنساق أحسوالا

أنَّ تُهَمُّم فينا الناقصات وقد

كنًا نعدم للظَّلَام انكالات

فإنّ صخرتنا أعيت أباك ولا

يسألبو لهنا منا استنطاع البدهبر إخبىالانا

<sup>(</sup>١) الديوان: ١١٤. الأغان ١٤/٥.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٠٠. ويعض الأبيات في الأغاني: ١٤/٥

<sup>(</sup>٣) أنكال: جمع بكل أي القبد.

<sup>(</sup>٤) يألو: يقصر. الإخبال: الانتفاع بالناقة.

ينسب الجعدي خصمه سوّار بن أوفى إلى أمه استصغاراً له وتحقيراً لشأنه، وهمو لم يفحش له القمول لأنه مسلم يخماف الله تعمالي ويلتزم أوامر الدين بعدم الافتراء والنيل من الأعراض، ولكنه ينسب إليه وإلى أبيه وقومه الجبن والذلّ والصّغار، فيقول: ﴿:

ويــومُ مكَّة إذا مــا جــدتم نفــراً ﴿ حَامُوا عَلَى عُقد الأحـــاب أزوالاً '' عند النجاشي إذ تعطون أيديكم مقرُنين ولا ترجون إرْسـالاً"؛ تلك المكارم لا قعبان من لبن شيباً بماء فعادا بعد أبوالا

ويتابع الأبيات، بعد ذلك مفاخراً عليه بما كسبوه في الأيام والمواقع التي كانت لهم، ولم يذكر لهم إلَّا نجدتهم لرجل من جعدة بشربة مـــاً-وأخرى من لبن.

وفي إطار القصّة عينها قال":

أبلغ قشيراً والحريش فها ذا رد في أيديكم شنمي "

ولما بلغ ما قباله النبابغة، ممنا أوردناه أنضاً، ليلي الأخيليّـة ١٠ ثارت وغضبت لقومها ولزوجها سبرة، ردّت عليه بقصيدة منها:

لأذكر قُعْبي حازرٍ قبد تشملا وما كنتُ لو قاذفتُ جل عشيري

(١) الديوان: ١٠٤. والأغاني: ١٤/٥.

<sup>(</sup>٢) ماجد: فاخر. أزوال: جمع زول: فتي ظريف.

<sup>(</sup>٣) إعطاء اليد: كناية عن الذلة والانفياد. (٤) الأغاني: ٥/٥١. والديوان: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) الحريش هو الحريش بن كعب بن ربيعة بن عامر بن صعصعه

<sup>(</sup>٦) هي ليل بنت عبد الله بن الرحال بن شداد بن كعب، شاعرة بصيحة ، نوفيت سنة

<sup>(</sup>٧) حازر: حامض. تثمّل: صار رغوة.

وهي تستنكر عليه ما قاله في البيت الثالث من المقطوعة السابقة، وهكذا استعرت المهاجاة بينها بسبب قصّة سرة.

أثارته ليل بردِّها واستفزَّته فردَّ قائلاً ٢٠٠٠:

ألا حيِّيا ليبل وقولا لها هلا

فغد ركبت أمراً أغر عجلات بريلينة بل البرانين تخرها

وقيد شيربَتْ من آخير التصييف أيُسلا دعسى عننك تهجاء البرجال وأقبيل

على الالبغي عملا استُمكِ فيمسلا" وكسيف أهباجني شباعبرأ رعمه استقبه

خنضيب البنان لايزال مكملا وهو إذاً شبُّهها بالخيل، واتَّهمهـا بالفجـور، عَمَّا لا يُحمـد عليه، إلَّا أنها ردّت عليه وقالت:

وكنتُ صُنبًا بين صُدّين تجهلا" للزبك إلا وشط جمدة نجفلا

أنـابــغُ لم تنبــغُ ولم تــكُ أوّلًا أنابغُ إن تنبغ بلؤمك لا تجدُّ

<sup>(</sup>١) الديوان: ١٢٣. والأغاني: ١٦/٥.

<sup>(</sup>٧) وأمراً؛ في الأغان: ١٦/٥ وأبراً؛ وهو منا يوافق المهني، ويؤكده ما جناء في البيت الثاني من شربها للبن الأبل الذي كمانوا ينزعمون أنه إذا شربته المرأة اغتلمت. وقوله: ٥هلاء كلمة زجر تزجر بها الإناث من الخيل إذا نزي علبها الفحل لتسكن.

<sup>(</sup>٣) بريذينة: تصغير برذونة وهي التركي من الخيل.

<sup>(</sup>٤) أَذَلَغَي: نسبة إلى أَذَلَعْ بن شَدَاد وَكَانَ نَكَاحًا. الْفَيشُل: رأس الذَّكر.

<sup>(</sup>٥) الصُّني: المسيل. صُدَّان: جبلان. مجهل: أرض لا يهتدى فيها. والأبيات في الأغانى: ١٧/٥.

تسعسيرني داء بسابسك منسله وأي خصان لا يُقال لها هالا ودوى أنَّ بن جعدة، لما بلغه قولها هذا، استاده استاة

ويروى أنَّ بني جعدة، لمَّا بلغهم قولها هنذا، استاؤوا استياءً شديداً، وقرَّروا أن يستَّفدوا عليها صاحب المدينة، أو الخليفة لأنها نالت منهم وهشّمتهم، فلها أتاها خبرهم قالت<sup>40</sup>:

أنباني من الأنباء أنَّ عُسْبِرةً بِشُورانَ يُنزجون المُنظيِّ المُنلَّلاً!! فيروح وينغندو وفندهم بنصحيفةٍ

ليستجلدوا لي، ساء ذلك معملا

وفي نهاية الكلام على هجاء الجعدي، بات واضحاً أنه لم يبلغ ما بلغه أقرانه في هذا المجال، لأنه لم يكن مهيشاً نفسياً لذلك، ولم يكن تدينه ليسمح له أن يقذع، ولو أنه قد أقدع فعلاً في هجائه لليل الأخيلية. ولكننا لا نراه يطيل في هجائه لاحد ممن هجاهم كها فعل في الموصف والفخر، فليس من طبعه السبّ والشتم وهبو لا يهجبو لإشباع شهوته كها كان غيره من المتعصبين قبلياً فأفلتوا لالسنتهم العنان، دون رادع من خوف أو وجل أو خجل.

### الفخر:

إذا تحدثنا عن الهجاء، لا بدّ لنا من المجيء إلى خبر الفخر، لأنه يرتبط، هو الآخر، بالحياة البدوية والعصبية القبلية، حيث يفاخر الشعراء بأنفسهم وبقبائلهم ذاكرين أيام الانتصارات، شهاتةً بالأعداء وتحقيراً لهم، فالشاعر لسان قبيلته والناطق باسمها، وكان الجعدي

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٥/٨٨.

<sup>(</sup>٢) شوران: جبل بدبار بني جعدة.

ينطق، حقماً، بـاسم قبيلتـه، وهـو لا ينفصـل عنهــا ولا يهـرب من المواجهة من خلالها، لذلك نراه كثير التغني بـأمجاد قـومه في مـواقعهم التي جعل من شعره سجلًا لها قال؟:

هللا سالت بسيومي زخرخيان وقد

ظَنَّتُ حيوازنُ أنَّ السعيزُ قيد زالات

وهذا البيت هو من قصيدة مررنا على ذكر بعض أبياتها، وكان هجا فيها قوم سبرة زوج ليل الأخيلية، ومن الأيام التي فخر بها يوم وادي نساح " ويدوم مكّة، وبمناسبة مقسل علقمة الجعفي، وشراحيل بن الأصهب الجعفي، ويوم شراحيل هذا تفتخر به مُضر كلها.

ومن فخره في قصيدته الرائية قوله(١٠):

وإنَّا أناسٌ لا نعوَّد خيلنا

إذا منا النشقينينا أن تحييد وتشفيرا وتشكرُ ينومُ النووع النوان خيبانيا

من السطعن حتى تحسب الجسون أشقرا

يفاخر بـالشجاعـة والاقدام فليس غـريباً عـل خيلهم أن تطعن أو تقتل فتتغيّر ألوانها من كثرة الطعان والعجاج.

ويتابع قائلًا:

<sup>(</sup>١) الأغان: ٥/١٥.

<sup>(</sup>٢) رحرحان: جبل قريب من عكاظ خلف عرفات.

 <sup>(</sup>٣) نِساح: وادٍ باليمامة. وفي الأخالي: ١٨/٥، تفصيل حول هذه الأبسام وأخبارها.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ٥٠.

وما عُلِمَتُ مِن عُلَصِيةٍ عربيةٍ

كسميسلادنسا مسنًسا أعسرٌ وأكسرا وأسسرع مسنّسا إن طُسردنيا انصراف

وأكسرم مسنسا إن طردنسا وأظفسوا

ويسير على هذه الشاكلة ذاكراً أعمال قومه البطولية ضدّ خصومها من القبائل الأخرى:

ونسحسن حسدرنسا رهط مسامسة بسعسدمسا

أسنُّوا من الأجبساب مبدئ وعضرا وكندة كنانت بالعقيق مقيمة

وعلكُ فكبلًا قيد طيحيرناه منطحيرات

ونمحسن أزلمنها ممذحمجمأ عمن ديسارهما

وحمدان أستقسسا السمام وجيرا

ويمذكر في القصيمة ذاتها، ما فعلوه بالقبائل الأخرى، حيث أزالوها عن مواقعها فسيطروا على نجران ومنعوا الماء عن الأعداء.

وعلقمة الجمعفي أدرك ركنضنا

عسل الخسيسل إذ صسامُ السنهار وهــجُــرا ونسحسن ضربسنا بالسمسفا آل دارم

وذبسيانَ وابسن الجسونُ ضرباً مسذكُّسرا

أدحستنا منعبداً منن شراحبيبلَ بنعبدميا

أراهم مع الصبح الكواكبُ مُنظهرا

ولا تنجو نساء الخصم من نصيبها، قال(١٠):

<sup>(</sup>١) طحر: قذف.

<sup>(</sup>۲) دیرانه: ۵۷.

ولم يسر فسيسمسن وجّسن الجسلد نسسوةً أسسبً الأضبيسافي والسبسخ مستسظرا

وهنَّ قبيحات المناظر إلى جانب بخلهنَّ ولؤمهنَّ:

وأعظمَ أقداماً وأصغر أسؤقا ﴿ وأعظمَ أَفُواهاً وأرحبُ منجراً ﴿

وبنو سعد بعيدون عن المفاخر ليس لهم في المجدِ نصيب عـل زعم الشاعر، فهم سارقون فاسقون لئام:

إذا ذكــر الــــعــدي فــخــراً فــفــل لــه تــاخــر فــلم يجــعــل لــك الله مــفــخــرا

إذا أدلج السعدي أدليج سارقاً

فأصبح مخطوماً بالزم معذَّران

يسوقنا ما ذكرناه إلى القول بأن هنالك تداخلاً بين الفخر والهجاء، فإذا فخر الشاعر فإنه سوف يهجو والعكس صحيح، لأن القصود من الفخر أساساً إغاظة الخصم والترفع عليه، ولا يتم ذلك إلا بتنقيصه، وتحقيره، ويبلغ الانتقاص مداه في السب والشتم وهذا ما نهى عنه الإسلام، لذلك قصر الجعدي فيه بالمقارنة مع الأخطل وغيره عمن تغلبوا عليه.

وها هو يقول مفاخراً بما قام به من بطولة :

وغارةٍ تسعر المقانبُ قند السارعةُ فيها بصلام صَمَّم ال

<sup>(</sup>۱) دیرانه: ۸۵.

<sup>(</sup>۲) ديرانه: ۹۹.

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ١٥٥. والصلدم: الفرس الشديد.

ولكنه سرعان ما يستطرد إلى وصف الفرس ليعود بعـد ذلك إلى العتاب.

وخلاصة ما يقال في الفخر، من حيث المعاني قد سار على نهج الجاهليين في منافراتهم. وأغلب النظن أن أكثر مفاخراته كانت قبل إسلامه، ولو أنه لم يفعل كغيره بمن نهشوا الأعراض وسبّوا وشتموا من أجل أن يُظهروا أنفسهم، فقد حصر فخره بالشجاعة والبطولة والاقدام. وهو لم يفاخر بفضائله فحسب، بل فاخر بقومه ونوه بمنجزاتهم.

### الوصف:

وهو فنَّ قديم يعتمد على دقة ملاحظة الشاعر، وعبقريته في نقل المشاهدات المحسوسة، والمرثية منها خصوصاً، عن طريق الكلام المنظوم شعراً. ولكن الجاهلين لم يعرفوا الموصف كفنُّ مستقل، بل اعتبروه من متمّات الموضوع الأساس مدحاً كان أم فخراً أم هجاء. والنابغة الجعدي، لم يختلف عن شعراء عصره في ذلك، إلاَّ في كونه قد تفوَّق عليهم في وصف الفرس وهذا بشهادة النقّاد فنقل'' ابن صلام أنه أوصف الناس لفرس. قال''!

غىدا مُسرِحاً طَسرِباً قَلْبُه لَجْبِنَ واصبِحَ لِم يلغَبِ<sup>(1)</sup> كَانٌ غَالَيْها أَرْساغِهِ رِقَابُ وُعُولٍ لِدَى مُشرَبِ<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء: ٥٤، والقول ليونس بن حبيب النحوي.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ۱۹.

<sup>(</sup>٣) لغِبن: تعبن.

 <sup>(</sup>٤) وحول: جع وصل وهو ذكر الأروى. الأرساغ: جمع رسة: سا بين الحافر والوظيف.

# كأن حسوافسره مُدبسراً خضبن وإن كان لم يُغضب

فالفرس نشيط خفيف، وأرساغه غليظة منحنية غير منتصبة حقى إنها لتشبه رقاب الوعول التي مدّتها لتشرب. والحوافر سود كأنها خضبت وهي لم تخضب. وهكذا فهو يمضي في وصف الفرس متدرجاً مفصلاً لا يغادر صغيرة ولا كبيرة فيذكر السافين والداعين والمنكب والبطن والظهر، ثم ينتقل إلى صوته وسقوطه من أعلى إلى أسفل، قال'':

صهيسلاً يسينَ للمعبرب هــويُّ لبه الـقُـطامـي لــلارنسبِ<sup>٩١</sup>

ويصهـلَ في مثل جـوف الطويً ومــن دون ذاك هــويُ وقال<sup>(١١</sup> في قصيدة أخرى:

نجل فيّاض ومن آل سَبَلْ" فسإذا الصاهبُلُ منهنَّ صَهَبَلْ أرنساتُ لم يلوّحها الهَمَسُلْ" ليسَ في الأصوات منهن صحفُلْ" وعناجيج جياد نُجُبٌ قُصرَ الصَّنعُ عليها دائها جاوبتُه حُصُن مُسَكَمةً مشلَ عزفِ الجن في صلصلةِ

<sup>(</sup>١) ديوانه: ٢٣. الطوي: البئر المطوية. المعرب: من يملك خيلًا عِرابًا.

<sup>(</sup>٢) الحوي: السقوط، القطامي: الصقر.

<sup>(</sup>۲) دیرانه: ۸۱ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٤) عناجيج: جهاد الحيل. الواحد: عنجوج. فياض: اسم فموس لبني جمدة.
 سَبل: فرس لبني جمدة أيضاً.

<sup>(°)</sup> أَرِنٌ: نشيطٌ. الْهُمل: الكسل، عسكة: عجلة الأطراف.

<sup>(</sup>٦) عَزِيفِ الجُن: صوته. الصَّحَل: البُّحَّة.

فجسرى من مِنخسريسه زُبَسدٌ مثلُ ما أثمر مُمَّاض الجبلُ"؛

إذاً هي خيول عربية أصلية كريمة، نشيطة قوية، إذا صوَّتت جماعة منها، أجابتها جماعة أخرى فتختلط الأصوات فتصدر ضجيجاً وصخباً حتى لكانما الجن تعزف، وحصان الشاعر يجري الزبد من مِنخريه أحمر كالدَّم من شلة نشاطه وخفَّته. وفي هذا المجال برع أيضاً من وصف البقرة الوحشية التي أضاعت ولداً لها فطافت تطلبه ثلاث ليال وأيامها، ولا تملك شيئاً إلا أن تصيع:

فباتت ثلاثاً بين ينوم وليلةٍ

وكسان السنسكسير أن تُسُسسف وتجسارا

وباتت كأن كشحها طي ريعلة

إلى راجيح. من ظياهير البرميل ِ أعفيرا(١)

ومن أحسن تشبيهاته ـ وهي كثيرة ـ قوله:

يمسور السندى في مسدريسيسها كانُّه

فرید هنوی من سِلکه فنتنجندا

وقد شبّه الندى على المدرى بحبّات العقد من اللؤلؤ إذا هوى من سلكه وانفرط. وفي مكان آخر يتحدّث عن حنين الخيل الذي يشبه فحيح الأفاعى قال<sup>٣٠</sup>!

فأرسل في دُهم كأنَّ حنينها فحيحُ الأفاعي أعجلت أن تحجرا

<sup>(</sup>١) الحَيَاض: من البقول لها ثمر أحر.

 <sup>(</sup>٢) الديوان: ٦٤. والكشح: البطن والحاصرة. الربطة: ملاعة ذات لفتين أو ثوب لين رقيق.

<sup>(</sup>۲) الديوان: ٦٦.

# لها خَسجَـلُ قُـرعُ الـرؤوس تحـلبُـت

اعلى هامية بالبصيبة حتى تموّدا

ويصف تقريب حصانه قائلًا<sup>(۱)</sup>:

يبدأً الجيسادَ بتقريب ويساوي إلى خُضُر مُلهَب (١)

كُميتُ كَانُ عَلَى مُتَنَاهِ ﴿ سَبَائِكُ مِنْ قِطِعٌ الْمُذَمِّبُ ۗ كُمِيتُ

وبناءً على كـل ما تقـدّم، فإن الجعـدي قد بـرع براعـة فائقـة في وصف الخيل كها وصف البقرة الوحشية، ولم يُعر اهتهاماً كبيراً لغيرهمما من الحيوانات، كالناقة أو الأسد.

### الحكمة والخواطر:

لا تصدر الحكمة إلَّا عن رجـل خبير مجـرَّب، وهذا أمـر طبيعي، لأن الحكمة قول مأثور يهـدف إلى إصلاح وتقـويـم الأخرين، فـلا بدُّ للحكيم من أن يمتلك العناصر التي تخوُّله أن يقول الحكمة، والنابضة الجعدي الذي عـاش دهراً في الجـاهلية ودهـراً في الإسلام، قــد خبر الحياة والناس، ورأى الحلو والمر، وعايش الأشرار والأخيار، وفهم الإسلام حق الفهم، وحمل المدعوة وبلغها وعمل على نشر مبادىء الدين الحنيف بكل ما أوي من قوة وعقل وعلم. لذلك، نراه قد جمع من معطيات الحكمة ما يجعله قبادراً على البوعظ بعيداً عن التكلُّف والعناء، فجاءت حكمه مفعمة بعنصر الخير، داعية إلى المكارم

<sup>(</sup>١) الديوان: ٣١.

<sup>(</sup>٢) التقريب: أن يرفع الحصان يديه ويضعهما معاً، وهو ضرب من العدو. الحضر: العدو. ملهب: مثير للهب لشدَّته، ويبدِّ: يغلب.

<sup>(</sup>٣) كميت مذهب: تعلو حرته صفرة.

والفضائل بمعناها الشمامل والمواسع. فهما هو يتنماول الحلم والجهل، ولا ريب أن القضية كانت من قضايا عصره الكبرى وخصوصاً في البادية قبل البعثة النبوية، حيث الطيش والسفه، قال<sup>10</sup>:

ولا خسيرَ في حلم إذا لم يكن له بكرا له بكرا بكرا بكرا بكرا ولا خير في جهل إذا لم يكن له حمليم إذا ما أورد الأمر أصدرا

ف في الحملم خبيرٌ من أمورٍ كشيرةٍ وفي الجمل أحياناً إذا ما تعدّرا

وتناول العيش والفقر والعسرة، فعسّر عما يؤرِّق المسرء ويقضَّ راحته، وبحث عن الحل، فحضَّ عمل السعي كي لا يقع في الفاقة أو الشكوى، قال(<sup>1)</sup>:

ولا تسرخَى في عيش بسدونٍ ولا تسنيم وكسيسُّف يستسامُ السليسلُ مسن بساتَ مسعسرا فِسر في بسلاد الله والسسمس السغسني

تبعش ذا يسسبادٍ أو تميوتُ فيتُبعيذرا

لم يقتصر الأمر، في هذين البيتين، على طلب المرزق دفعاً للفقر، إنحا القضية تتعلَّق بالكرامة، فليس للإنسان أن يذلَّ نفسه، إذا كان قادراً على الكسب الشريف ولو أدَّى به السعي إلى الموت. وللإنسان بنظره، دور لا بدُّ أن يؤدِّيه في هذه الحياة فيأمره بأن يضرُّ الأعداء

<sup>(</sup>١) ديوانه: ٧٣.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ۷۳.

والأشرار، إن لم يستطع أن ينفع أصدقاءه، قال(١):

أنت لم تستفع فقر فإتما يعرجن النفع كيما يقر ويستفيمُ

ولعمري، إن الجعدي بلغ في البيت من حسن المقابلة ما لم يبلغه غيره، فالأمر بالفرر ليس مقصوداً على الإطلاق فهو أراد أن يحتّ عسل النفع لمن يستحق، والإضرار كذلك لمن يستحق الضرر. ويستمر في نزعته الخيرة، فيقرر حقيقة قديمة، ويذكر بها لعل العاقل يتذكر وهي صراع الخير والشر، والشر أكثر انتشاراً قال!":

كنذاك لعمري المدهر يمومسان فماعرفوا

شرور وخمير لا بسلم الشر أكسترا من هنا، كنانت دعوته، في مسا تقدّم، من أمسره ببإضرار من احت مكأنه الدائن الفترال مدام الشار والعقال واللحران

يستحق، وكأنه أراد أن يلفت إلى مبدأي الثواب والعقاب، فالإحسان لمن أحسن والعقاب لمن أساء. قال أن في هذا المعنى:

فإنَّ لدى الموتِ مندوحةً وإن العقابُ على المذنبِ(١)

ومن تأمُّلاته التي تتضمَّن تقريـراً لواقـع الحال، وفيهــا موعـظة لمن يرغبون في العمر الطويل، لأن طول العيش قد يضر قال<sup>(٠)</sup>:

المسرءُ يسرغبُ في الحيساةِ وطنولُ عيش قند يضرَّهُ تَفَى بشناشتُه ويبقى بعندَ حلوِ الْعيشِ مُرَّهُ

<sup>(</sup>۱)ديوانه: ۲٤٦.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ٦٩.

<sup>(</sup>۲) دیوانه : ۳۰.

<sup>(</sup>٤) المندوحة: السعة.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ١٩١.

ويبدو أنه قال هذين البيتين في أخرة من حياته، أي بعد أن رأى من الحياة ما يسرّه وما يسوؤه، فتبيّن له في نهاية الأمر أن ما ينكّد عمل الإنسان عيشه يزداد ويتراكم مع مرور الايام، وخصوصاً إذا كان من الاخيار، باعتبار أن الشرّ موجود وفي صراع دائم مع الحبير، فكيف يجد السعادة من طال به العمر، وتكاثرت من حوله الشرور؟!.

يتضح من خلال ما عرضناه، أن للجعدي مدرسته الاخلاقية القائمة على المبادى، الإسلامية الداعية إلى المكارم. ولا ريب في أن الشاعر قد احتفظ بعناصر بدوية كثيرة، فيها يتعلَّق بأعهال المروءة، ففاخر بها وتغنَّى، واستمدَّ منها لترفده في مواعظه وتأمَّلاته، ولا يخفى على ذي نظر، ما كان لعمره المديد من أثر في توجيه تلك الخواطر توجيهاً أخلاقياً سديداً مبنياً على نظر ثاقب وخبرة عميقة.

أما من حيث المبنى، فقد جاءت حكمه وتأملاته تعبيراً عضوياً عبها في داخله وبما تجمّع لمديه من أثر السنين، وهكذا ابتعد عن التكلّف والتصنَّع، فجاءت الافكار واضحة قريبة المتناول ليس فيها ما يشوبها. والألفاظ تشاكل المعنى فيها خفّة وسهولة في أكثر الأحيان، ولا يلمح فيها أثر البادية كما في أغراضه الأخرى، وذاك، لا شك بتأثير البيئة الإسلامية.

### إسلامياته:

قد علمنا أن النابغة الجعدي قد أمضى جزءاً من حيات في الجاهلية، ثم أكرمه الله بالإسلام، فازداد خوفه من الله مع تعمّمه في الدين وتفقّهه فيه، فكثيراً ما يتحدث عن التقوى ويستمد معانيه في

ذلك من القرآن الكريم والسنّة النبوية الشريفـة، فقال<sup>0</sup> ينفي الغـدر عن نفسه ويرد ذلك إلى خوفه من الله تعالى:

منعَ الغبدرَ فلم الْمُمُّم بِهِ وَاحْو الغدرِ إذا هَمُّ فِعَلْ خَسْسِةُ اللهُ وَأَنِّ رَجِّلُ الْعَا ذَكْرِي كَسَارٍ بَقَبْلُ"

ولا يكف في كـل منـاسبـة أن يـذكـر نعمـة الإسـلام، ويعـبّر عن انشراحــه وسروره حيث تحــوّل عن ظلمات الجــاهليــة إلى الهــدى والقرآن. قال؟؟:

وعَمْرتُ حتى جاء أحمدُ بالحدى وقسوارع تُسل من الفسرقان " ولِيستُ من الإسلام ثوباً واسعاً من سببُ لا حَسرِم ولا منّانِ "

ويخرج بجاهداً في سبيل الله تعالى، فتحزن زوجته، وتبكي على فراقه، فيواسيها ليقلُل من وقمع الصدمة عليها، ولا يجمد حيلة ينفذ بواسطتها إلى قلبها لتهدأ إلاً ما جاء في كتاب الله، من أسر بالجهاد، ولا بجال للتخلُف عنه إلاً لمذي عذر وهمو ليس كذلك، ولا داعي للخوف لأن الحوادث مقدّرة ولا يكون إلاً ما شاءه الله تعالى قال؟:

يا بنيةً عنمني كنتاب الله أخترجتني كُثرهاً وهنل أمنتمسنَّ البلَّة منا فيعبلا

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ۹٦.

<sup>(</sup>٢) الغَبِّل: النشز من الأرض.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ٢٠٧.

 <sup>(</sup>٤) المغوارع من الأيات: آيات الوعد والوعيد.

<sup>(</sup>٥) الرجل الحرم: المانع. والسيب: العطاء.

<sup>(</sup>٦) الديوان: ١٩٤.

فسإن دجعت فبرب السنياس يسرجعني

وإن لحنضتُ بسري فسأبستغني ببدلا

وهو لا يخرج تنفيذاً للأمر فحسب، لكنه يـطمع أيضاً بالشهـادة. وهو يستوحي بعض معانيه من الكتاب الكريم، ويعبّر<sup>١١</sup> عنها بـطريقة فنية رائعة، فالمسلم لا ييأس إذا أصابه ما يكره، ولا يتكبّر إذا أثرى:

إذا مست الشرُّ لم يكتشبُ وإنْ مست الخسيرُ لم يُعجَب

وذلك على خلاف الإنسان الضعيف الذي تسيطر عليه شهواته، فلا يستطيع صبراً على ما يصيبه، فهو شديد الخوف عند المكاره، قليل الخير إذا امتلك المشروة، يقول أن في معنى التصبر والتسليم للقضاء:

وإنْ جاء أمرٌ لا تطبقان دفعه

. فسلا تجسزعا ممسا قضى الله واصمرا ولا تغيب صورة الجنّة عن ذهنه وغيلته فيقول:

فُ أَدْخَلُكُ اللَّهُ بَرُّدُ الجنسانِ لِجَدْلانَ فِي مُدخَسِل طَيَّب

وإذا تحدث عن الحوادث، نفى علم ما سيأتي منها، فبلا يعلم الغيب إلا الله تعالى ولكن الإنسان يعلم ما مضى بعد حدوثه، قال. :

 <sup>(</sup>١) ديوانه: ٣٣. انظر القرآن الكريم: ﴿خُلق الإنسان هلوعا. إذا مسه الشرُّ جزوعا. وإذا مسه الخير منوعا﴾ سورة المعارج: الإيات ١٩، ٢٠، ٢١.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ٣٥. ويرتبط معنى البيت بالإيمان بالقضاء والقدر خيره وشرّه.

<sup>(</sup>۴) دیوانه: ۲۳.

<sup>(</sup>٤) ديوانه: ٣٥.

لوى اللَّهُ علمَ الخبيب عبمُن سَواءَه

ويسعسلم مسنسه مسا مضى وتساخسوا

أما الماضي، فتبقى منه صور عالقة في المذهن، لا تغيب عنه. من ذلمك تطوافه في البلاد وبحثه عن الحقيقة، قبل أن يفد عمل النبي ﷺ، فقابل الرهبان والأحبار واطلع على النصرانية واليهودية، ولكنهما لم يقدِّما إليه ما كان يبحث عنه من العلم، حتى أنفذ الله أمره، وبعث نبيه عمداً ﷺ.

ومما بُروى عنه، أنه كان في الجاهلية، يذكر دين إبراهيم عليه الصلاة والسلام والحنيفية، ويصوم ويستغفر، وكان يُممِل عقله ويحسن التفكير، وقال في تلك الفترة "قصيدته المشهورة التي يبت فيها الكثير مما وعاه واعتقده وعرفه عن الله عزَّ وجلَّ، وعن صفاته تعالى، بالإضافة إلى مواعظ كثيرة أخرى. قال فيها:

الحمــدُ لله لا شريــكَ لــه من لم يقُلهــا فنــفــَـــه ظــلها الحنالي البــارى؛ المصــوُّر في الارحام ماءً حتى يصــيرُ دما

يفتتح بحمد الله تعالى، والثناء عليه، ويقرّ بألوهيته ووحدانيّته، ويعتبر أن الذين لم ينطقوا بكلمة الترحيد قد ظلموا أنفسهم، ينتقل إلى صفة من صفاته تعالى وهي صفة الخلق، وتصوير ما في الأرحام من نطقة يخلق بشراً سوياً.

ولا يخفى ما في البيتين من توافق مع ما دعا إليـه الغرآن الكـريم،

<sup>(</sup>١) الأغاني ٥/٩. القصيدة في الديوان: ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) في الأغاني: ٩/٥: ووقال في الجاهلية كلمته الني أولها: الحمد فد لا شريك له... (البيت)». وقد قبل: إن هذا الشعر لأمية بن أبي الصلت. ولكن أكثر الرواة صحّحوا نسبته إلى الجعدي.

ويبدو ذلك واضحاً في معظم أبيات القصيدة، فها هو يتحدَّث عن الليل والنهار، ليستدل من خلال تقلَّبها على قدرة الخالق سبَّحانه: المولحُ الليلَ في النهارِ وفي الليلَ نهاراً يضرَّجُ الظَّلهٰ "
والله تعالى هو الذي رفع السهاء بغير عمد:

وكـذلـك اختـلاف الأصـوات واللغـات، والـطبــائـع والألــوان والأرزاق، ليس صدفة، إنما قدّر الله ذنك.

ويحتُّ على التقوى، ويذكّر الإنسان بمصيره المحتوم، فلا عصمةً إلاَّ لمن نال رحمة الله، والمؤمن يعزّه الله تعالى كما يذلّ الكمافر. قمال، بعد أن تحدّاهم بأنه لن ينقمُهم أرض ولا سهاء:

في هذه الأرض والسهاء، ولا ﴿ عَصْمَةُ مَنَّهُ إِلَّا لَمْنَ رَحَمَا ۗ ۖ

ثم يشير إلى الأمم البائدة، والتي شيّدت، في حقبة من التاريخ، الممالك وبلغت من القوة أي مبلغ، فدولة الفرس زالت وكذلك دولة سَبّا، وسادة الأمس صاروا عبيداً، وساكنو القصور تحرّلوا عنها إلى الخيام، قال:

فَـمُـزُقَـوا في البـلاد واعـترفـوا الـ مهـون وذاقـوا البـاسـاء والـعَـذمـا

 <sup>(</sup>١) هو من قوله تعالى في سورة الحديد: ٦: ﴿ وَبُولِج اللَّهِ لَ وَ النَّهَارُ وَيُولِجِ النَّهَارُ
 في الليل﴾ . والمعنى أنه يُدخل هذا في ذاك والمكس.

<sup>(</sup>٢) هُو من أَفُوله تعالى في سورة الرعد: ٢ُ: ﴿الله الذي وفع السموات بضير عَبدٍ نروتها﴾.

 <sup>(</sup>٣) هو من قوله تعالى في سورة مود: ٤٣: ﴿لا عناصم اليوم من أسر الله إلا مَنْ
 رُجمْ﴾.

وبَدِدُلوا السُّدرَ والأراك به الـ مختطَ وأضحى البنيانُ مُنهدما<sup>(١)</sup>

وفي نهاية القصيدة يطلب العفو من ربّه، ويتوسَّل إليه أن يبعده عن النار.

وبعد هذه الأمثلة والشواهد التي سقناها من القصيدة، يبقى السؤال: هل صحيح أن كل القصيدة نظمت في الجاهلية؟ بحسب رواية الأغاني فإنها كذلك، ولكن الأمر اللافت هو هذا الحشد الهائل من المعاني الدينية التي تضمنها القصيدة، ما يرجح عندنا الميل إلى من يقول بأنها قبلت في الإسلام، إن لم يكن كلها فبعضها، وعمل الأقبل تلك الأبيات التي تتضمن المعاني الإسلامية الكبرى كمعنى الحمد، وظلم النفس والخلق والتصوير في الأرحام.

ومها كانت الحال، فإن القصيدة تميّزت بوضوح أفكارها، وسهولة الفساظهسا، واعتمسد في قسمهسا الأول أسلوب السرد القصصي شم الخطاب المباشر (فائتمروا الآن...)، (ينا أيّها النباس..). ويخلص إلى تقرير ما أراد أن يوصله إلى الناس من وراء موعظته.

أما أبياته الأخرى، فقىد جاءت متناثرة في مناسبات مختلفة وفي أماكن متفرّقة، كلها يتفق في المبدإ والجوهـر، وأثر القـرآن فيها جــلي تماماً، والدعوة فيها إلى دين الله هي الاساس:

<sup>(</sup>١) هو من قوله تعالى في سورة سبأ آية: ١٦: ﴿فَأَعَرَضُوا فَأَرْسُلنَا عَلَيْهِم سَيْلُ العَرِم وبدَّلناهم بجتنيهم جنين قواتي أُكُّل خَمْلٍ وأثْل وشيء من سِندر قليل ذلك جزيناهم بما كفروا﴾. السدر والأواك: شجر لا ينتفع بثمره. الحمط: ثمر الأراك.

فالحسمدُ لله إذْ لم يأتني أجَبلِ حتى لبستتُ من الإسلام سربالا<sup>(۱)</sup> ا**لرثاء**:

كان الرئاء في الجاهلية يمثل نشيد الموت والتفجّع، وتميّز بالصخب والعمويل والبكاء على القتل والأموات من الأحبّة أو من أفراد العشيرة، وارتبط ازدهار هذا الفن بالعصبية الدموية من جهة، ولأن الجاهليين كانوا لا يعرفون أن حياةً أخرى تتنظرهم بعد الموت، من جهة أخرى.

أما في الإسلام، فقد انخفض صوت الرئام، وضعف خصوصاً في عهد النبي ﷺ. وهكذا يسير النابغة في جاهليته عمل طريقة معاصريه، فبفخر ببطولات قومه كما بيناً ويرثي من يسقط منهم قتيلاً، وأكثر ما تتجل عواطفه المتفجرة في رئائه لاخيه وحوح الذي تتله بنو أسد فقال(ا):

ومن قبله ما قد رُزنتُ بنوخوج وكان ابن أمي والخليل المصافيا<sup>(۱)</sup> فتى كمُلَت أخلافُه غير أنه جنوادُ فيا يُسِقى من المال بناقيا

جمور نے پیکسی میں کا ہاتا ہائیا فتی تمم فیہ ما ہر صحیفہ

على أنَّ فيه ما يسسوء الأعباديا

<sup>(</sup>١) الديوان: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٧٣.

 <sup>(</sup>٣) الرزه: المصيبة. رُزئت: أُصبتُ. والضمير في وقبله، يعود إلى ابنه محمارب
 الذي ذكره في بيت سابق وكان أصيب به هو أيضاً.

إلا أن هذا الرئاء، لم يصل في ضجيجه، إلى ما وصل إليه رئاء الخنساء (أن في أخويها، ولكن العاطفة تتأجّج فيها، والصدق يخيّم على كل بيت، لذلك جاءت الأبيات بعيدة عن التكلّف، وقد وُفّق الشاعر أيما توفيق في حسن المقابلة في البيت الثالث، إذ جمع في أخيه كل صفات الكال البشرية من الكوم والشجاعة والأنفة تما يسرّ به الصديق، ويستاء به العلو.

#### الغرل

عرف الجاهليمون الغزل لارتباطه بالمرأة وما تمثّله، فهي كانت، عندهم، رمزاً للفرح، وهي الصديقة والحبيبة، فضلاً عن كونها أمّاً أو اختاً. فتغزَّلوا بها، ووصفوا جمالها، وتغنّوا بمفاتنها الجسدية، وبكوا على فراقها ووقفوا على أطلالها، وخاطبوها لأنها تـذكّرهم بـالحبيبة. وللدلالة على أهميّة المرأة، جعلوا الغزل في افتتاحيات القصائد، لينقلوا بعدها إلى أغراض أخرى.

وفي صدر الإسلام، لم يتغيّر الأمر كثيراً، إلاَّ من حيث المعاني، فقد تغزّل الشعراء ولكنّهم لم يفحشوا القول ولم يذكروا المفاتن الأنثوية الجسدية، بـل اكتفى أكثرهم بالتعبير الوجداني عميّا فعلته الحبيبة بمفارقتها ورحيلها، وشوق الشاعر إليها. والنابغة الجعدي لم يخرج عن هذا المنهج بل التزمه في أكثر قصائده. من ذلك قوله(؟):

هل بالدياد الخداة من صَمَم أم هل بربع الأنيس من قِدَم

<sup>(</sup>١) هي تماضر بنت الشريد، شاعرة جاهلية، أدركت الإسلام وأسلمت.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ۱٤۸.

أمُّ منا تنبادي من منائل ذَرَج السيلُ عليه كَالحُوض مُنهِدِم كنان بهنا بنعضُ من هنويتُ ومَننُ ينلَقَ سروراً في النعيش لم يَندُم ينسالني صناحبيي بندائي وقند تنامَ عنشاة ويتُ لم أنسم

وهكذا يقف كما وقف امرؤ القيس وزهير بن أبي سلمى وعنترة يخـاطب الديـــار، ديار الحبيبــة التي غـــادرت، ومـــا تــركت لـــه إلاّ الألم والسهر، وهو، كان يكتم حبّه في صدره، وما كان ليبوح باسم الحبيبة إلاّ كناية خوفاً من الحاسدين والمبغضين:

أكني بغسير اسمهما وقسد علم اللَّهُ خفيَّات كسلُّ مُكتتبم غسافة الكساشع المكسِّر أنْ يسطرح فيهما عسوائسرَ الكَّلِم

وبعد ذلك الكلام الخارج من القلب، الذي عبر فيه عن خفايا نفسه المنسحقة بسبب شوقه للحبيبة ينتقل إلى ذكر صفاتها الحسنة والمعيزة: فهي طيبة المرائحة رائحة الفم والأنف في كل حال، ومما يزيد من حسن ثغرها وطيب رائحته أنها تستعمل سواكاً من شجر الضرو اليمني وهمو من أجود الاشجار التي يستخدم خشبها لهذا الأمر، أما وجه الحبيبة فهو شديد البياض كليلة مقمرة، وكالزهرة الغراء، قال:

طبيبةُ السنشرِ والبُّداهـةِ ﴿ وَالْمِلْاتِ عَنْدُ الْرَقَادِ وَالنَّسَمِ

<sup>(</sup>١) ماثل: دارس. الحوض: مجتمع الماء.

كَانَ فَاهَا إِذَا تَبِسُم مِن طَيْبٍ مَشَمَّ وَحُسْنٍ مُبَشَسَمٍ غَرًاء كَالْلَيْلَة المَبِارِكَة القمراء تهدي أواثل الظَّلم

وثغرها كالأقحوانة، أمّا الرُّضاب، فهو كالخمرة، أو كهاء المزن من ماءِ دَومةَ في لذّته وبرودته.

والملاحظ هنا، أنّ الصُور والمعاني المستخدمة ليست بعيدة عن طرائق معاصريه، فالتغني بطيب النفس وتشبيه الثغر بالأقحوانة، وغير ذلك منا ورد من صور وتشبيهات، يمثل مرتكزات وأسساً قام عليها الغزل في عصري الجاهلية وصدر الإسلام. فإذا ما أجرينا مقارنة سريعة بين مقطوعتين غزليتين لشاعرين من الفترة ذاتها، نجد أنّ حبيبة كلّ منها تحملُ الصفاتِ ذاتها، ونُرجع ذلك، وببساطة، إلى اتضاق شعراء ذلك العصر على معايير موحّدة ومعروفة لجهال المرأة انطلاقاً من المعطيات الثقافية والبيئية لذلك العصر.

وقال'' يتذكّر أميمة التي أحبّها حتى استولت على قلبه وسرعــان ما بعدت:

تسذخُسرتُ ذكسرى مسن أمسيسمسة بسعسدمسا

لقيبتَ عنباءُ من أمينمة عانيبا بِـدُتُ فِيعـلُ ذي وُدِّ فِـلها تـبِيعـتُـهـا

تــولــت وابــقــت حــاجــتي في فــواديــا وحــلت مـــوادُ الــقــلب لا أنــا بــاغـــِـــا

سواها ولا عن حبسها مُتراخيا

ويتمنَّى وصالمًا، ولو لم تفارقه لما أبغضها:

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ۱۷۰.

ولسو دام مسنها وصلَّها منا قبليتُ هنا

ولكنْ كنفى بالهنجنر للحنب شافينا ومنا رابهنا منن ريسية غيرَ أنّها

دأتْ لمستي شسابستْ وشسابُ لِسدانسيسا

ولـو بحثنا مـع الشاعـر عن سبب الهجـر، لـوجـدنــا أنها ارتـابت وابتعـدت عنه عنـدما رأت شيبـه ظاهـراً عـلى لمتيـه فلم يعـد يـرضي تطلعاتها.

ومن محبوباته اللواتي ذكرهن في شعره غير أميمة، سليمي:

وقسالت سليسى أوى رأسُسه كنساصية الفسرسِ الأشهبِ<sup>(1)</sup> كها ذكر سلمى:

أيا دار سلمى بالحرورية اسلمي إلى جــانب الصّـــُّان فــالمتثلُم <sup>(٢)</sup> وليل ذكرها بقوله:

تَأْبَد مِن لِيلَ رُمَاحُ فَعَاذِبُ وَأَقْفَرَ مِن حَلَّهِنَ التَنَاضِبُ (٢) وأَمَامَة:

قالت أصامةً كلم عُلِيرِتُ زمانةً وفيحيث من جلةٍ على الأوثانِ (١٠) كاذك لم أن لم ولانة المدرد وماكةً والمداراً

كيها ذكر امرأة بـاسم وابنـة المجنـون، ولكنّـه لم يتغــزلّ بهـــا بــل هجاها(°)

<sup>(</sup>١) ديوانه: ١٣. وتشبه الرأس بناصية الفرسِ الأشهب كنابة عن الشيب.

<sup>(</sup>٢) الحرورية: موضع ، وكذلك العمَّان والمتثلِّم .

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ١٨١، ورُماح: موضع بأرض بني ربيعة. وكذلك عاذب والتناضب. (٤) ديوانه: ٢٠٦. البتر: شاة كانت نذبح للأوثان في الجاهلية.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ٢٠٦ قال:

مالي وما لابنة المجنون تطرقني باللبل إن نهاري منك يكفيني

ومما قاله(١) في وصف مغنية :

ولــديـنــا قـيـنــة مُســمِعــة ضخمةُ الأردافِ من غير نفشُ يعجبه فيها صوتها ومنظرها، وخصوصاً أردافها الممثلثة وهــذا عل طريقة معاصريه.

وخلاصة القبول في غزلياته أنه تغزّل بنساء كثيرات، ولم يكتف بذكر حبيبة واحدة، وأمعن في ذكر المحاسن الجسدية للمرأة، لونها وبياضها، أسنانها، فمها، والتحتها، أردافها. كما كشف عن بعض ميول المرأة النفسية، فهي تفضّل الشباب على الشيوخ، وفي الوقت ذاته، هو يعبر عن إدراك الرجال بأن التقدّم في السن قد يكون مانعاً من إقامة علاقات غرامية مع النساء، ومع ذلك لم يخفِ ميله إليهن في أكثر من موضع خصوصاً في غاطبته المهمة".

أمًّا اسلوبه وصوره، فاستمدّها من بيئته، ولم يأت بما هو جديد إلا في أسلوب الكتابة. ولكن ثمّة صورة تستوقفنا، إذ إنه يمذكر ابتسامة الحبية فيشبّهها بالنور؛ والمعروف أنهم يشبهون اللوجه وبهاءه بالنور، أما أن تُشبّه الابتسامة بالضوء، بل هي تضيء الليل وتكشف الظلام، فهذا ليس مألوفًا، قالّ :

إذا استسمعت في السليسل والسليسلُ دومًا أضماء دُجى الليسل البهيم ابتسمامها

<sup>(</sup>۱) دیرانه: ۲٤٥.

<sup>(</sup>٢) راجع ص ٧٠ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ٢٣٨.

### اللهو والخمريات:

التغزّل بالخمرة ووصفها كثير في شعر الجاهلين، والخمرة عندهم كالغزل، هي رفيقة الشاعر أينا حلً، فهي تواسيه، على زعمه، وتنسيه الهموم والأحزان، وتنقله إلى عالم آخر غير عالم الواقع، حيث يشعر بللّة لا تعدلها للّة "! لذلك كثير منهم كانوا إذا ذكروا المرأة، ذكروا الخمرة وفعلها في نفوسهم. والنابغة الجعدي له في هذا المجال، أي في مجالس اللهو، ووصف الخمرة، ولو أنَّ ما بين أيدينا من خرياته قليل، ولكنه على قلّته يعطينا صورة واضحة عن منهجه وصوره، وما يقوله "!

ولقد أغدو بشرب أنّف قبل أنف قبل أن يظهر في الأرض رَبَشُ (أ) معنا زق إلى سُمَهة تبيع ألكال من رطب وَهَش (أ) فننزلنا جمليع مُقفر من الدجن وَرَش (أ) ولدينا قينة مُسمعة ولدينا قينة مُسمعة

 <sup>(</sup>١) إن الحمرة لا تنقل الإنسان إلا من الوعي إلى اللاوعي أي تجمله كالمجنون!
 (٢) ديوانه: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) الشَّرب؛ اسم جمع لشارب. الربش: العشب والنبات.

<sup>(</sup>٤) سُمَّهة: خوص يَجْعل شبيهاً بسفرة الأكال: ما يؤكل. الهش: اليابس.

 <sup>(</sup>٥) مليم: مفازة. الطل: الندى. الدجن: المطر الكتبر والغيم المظلم. البرش:
 المط الحقق.

<sup>(</sup>٦) فينة: مغنية.

إذاً نوجه الشّاعر مع جماعة الشّاربين والفاصفين، إلى المفازة حيث المكان خلو إلاّ من آثار الماء، وفيه بعض الأعشاب، وبصحبتهم وعاة الخصرة وما يلزمهم من مأكل ومشرب، فضلاً عن مغنية حسناء تطربهم، وخادم يقوم على خدمتهم، فأمضوا يومهم يتمتّعون وأكلوا شواة من اللحم الغريض:

فاشتوينا من غريض طبّب خير ممندون وأبنا بغبش (١)

ومن خمرياته، التي أجاد في نسجها الفنيّ، أبيات من ميميّنه جمع فيها من صفات الخمرة ما تيسرٌ له، فساوى بـين الخمرة وبـين ريق المحبـوبة ثم ذكـر أسهاء الخمـرة التي تتميّز عن غـيرهـا من حيث قـوة تأثيرها وخلاصتها وأوليتها وملازمتها للعقل وذهابًها به فقال<sup>(7)</sup>:

عُمَلَت بِمَ قَـرَقَفَ سُسلاقَـةُ إِسفَنْطِ عُقَـارٌ قَلِيلَةُ النَّـدمِ (٢) ويبذهب لِتغنَّى بما فيها من مسك وفلفل، تشتهر به دارين في البحرين.

التي فيها فِلجان من مسك دارين وفلج من فلفل ضُرِم (١٠) وتطرّق إلى تخزينها وحفظها في المرّاب بعد وضعها في المدنّ وخنمه:

رُدَّت إلى أكــلَفِ المــنــاكـــبِ مرسوم مقيم في الطين عتدِم(٠)

<sup>(</sup>١) ممنون: مقطوع. أبنا: رجعنا. الغَبُش: بفية اللليل.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٥٢.

 <sup>(</sup>٣) قرقف: خرة تذهب بالمقل. سلاقة: أول الحمرة. إسقنط عقار: خرة نلازم المقل.

<sup>(</sup>٤) الفِلج : مكيال.

<sup>(</sup>٥) أكلفُ المناكب: كتاية عن الدن. مرسوم: مختوم بالروسم.

وهو، أي الوعاء، يشبه جون الحهار، فلا تجد فيه حامضا ولا هو متكسّر.

جَــونٍ كجـونِ الحمــارِ جـرّده الخـرّاس لا ناقِس ولا هـزم ('') ولم يفته أن يتغنى بلونها الأحر وصفائها:

وصنهبناءً لا تختفي النقبذى وهني دونَنه تُنصنفُنق في راووفنهنا ثنم تُنفنطَبُ<sup>(1)</sup>

شربستُ بهما والسدّيسكُ يسدعسو صسبساخمه

إذا منا بسننو نسعش دُنسوا فستنصبوبسوا ١٠٠٠

فتبدو من خلال الزجاج صافية نقية، كها يُسرى القذى في أسفىل الزجاجة لشدّة صفائها.

وهو لا يملها فيلذ له شربها حتى الصباح، حيث تدعوه فتاة بيضاء حسناء إلى البقاء معها، لكنه يترفع عن ذلك! ومن الجدير بالذكر أن الاعثى! كان تمن سبقوا إلى هذا المعنى في الجاهلية حيث قال ":

صهباءً صافيةً إذا ما استُودِفَتْ شُجُتْ غواريُها بماءِ غوادي

<sup>(</sup>١) الجون: وسط الشيء. الحرَّاس: صانع الدنان. هَزِم: منكسَّر.

<sup>(</sup>٢) ديوانه: ٤. صهباً: خمرة معتقة. القذّى: ما سقطُ فيها. الراووق: ما يروَق الحمدة.

 <sup>(</sup>٣) ينو نَعش: الأصل بشات نعش: صبعة كنواكب. تصنوبنوا: دنوا من الأفق للغروب.

<sup>(</sup>٤) هو ميمون بن قيس الأعشى الأكبر، شاعر الخمرة الأول في الجاهلية.

<sup>(</sup>٥) ديوانه: ١٢٩.

وقال(١) أيضاً:

كُمَيْتَ أَ تَكَشَّفُ عَن مُحرةِ إِذَا صَـرَحَتْ بعـد إزبادِهـا وقال (١٠) الأعنى ما يشبه قول النابغة:

سريع إلى الشُرب إنسالُمَـــا<sup>(٢)</sup> إذا مـــاً تُصفَّقُ جِريــالُمــا<sup>(١)</sup>

وصهباءَ صِرفِ كلونِ الفصوصُ تُعريـك القـذى وهي مِن دُونِـه

كما وافق (٥) الجعديُّ الأعشى مرَّة أخرى حيث قال:

في التباشير من الصبح ِ الْاوَلْ او جـديدٌ خـدَثُ القـارِ جَحَـلْ وشُـمُــول، قهــوةِ بــاكــرتَهــا بـاشَـرَتْــه جَـوْنَــةً مـرشــومَـةً

قال() الأعشى:

صُفَّفتْ وردَتَها نَـوْرَ الـــُأْبَـعُ صبّها السّاقي إذا قبل تقرحُ جــونــةِ حــاريــةِ ذات رَوَحُ

وشمسول, تحسِبُ العَـيْنُ إذا مِشْلُ ذكي المِسك ذاكِ ريمُهــا مِنْ زِقــاقِ النّجــر في بساطيــةٍ

ومما قاله" الأعشى في صفة الخمرة ومجلسها وشربها:

وكسأس كعسين السديسك بساكسرتُ حسدُهسا بسفتسيسانِ صسدق والسُّواقسيص تُسفسرَبُ

(۱) دیوانه: ۷۱.

۲۰ دیوانه : ۲۱ . (۲) دیوانه : ۱۱۳ .

د۲۰ الفصيص

<sup>(</sup>٣) الفصوص: جمع الفُّص وهو حدقة العين. صهباه: خرة معتَّقة إ

 <sup>(3)</sup> القذى: ما يسقط في الشراب أو العين من غبارة وغيره. الجريـال: صبغ أحمر.

<sup>(</sup>٥) ديوان النابغة: ٨٦.

<sup>(</sup>٦) ديوانه: ٢٤١.

<sup>(</sup>۷) دیوانه: ۲۰۳.

سُـــلافِ كـــانُ السزعــفــرانَ وعَــنُــدَمــاُ يُســمُـــفُــنُ في نساجــودِهــا ثـــم تُـــقــطَبُ(١)

وهكذا، سار الشعراء، فيها بعد، على طريق الجعدي والأعشى، فتناولوا الخمرة ووصفوها وصفاً حسياً، كما تناولوها من حيث أثرها في النفس وفي الأعضاء. ولينظر في ذلك الاخطل من شعسراء العصر الأموي، وأبو نواس من بعده، الذي طرّر القصيدة الخمرية وجعلها فناً مستقلاً، وجعلها إطاراً لبثُ مذهب فكري وأدي وفلسفي، وشتان بين هذا الاخير وبين الجعدي، الذي عبر عن سروره ولهوه بالبساطة الممكنة دون اللجوء إلى تحميل الألفاظ أكثر مما تحتمل، كما أنه لم يلجأ إلى التعقيد، بل حافظ على العفوية في التعبير.

#### الزهد:

لم يُعرف هذا الفن في نطاقه الواسع، إلا في العصر العباسي حيث الحياة المعقدة، وطغيان الدنيا على النفوس الضعيفة. ولكننا نلحظ، ومنذ الجاهلية أن كثيراً من الشعراء قد نبذوا حياة العبث واللهو في صغرهم، ومنهم مَن فعل ذلك في سنَّ متأخّرة، أما النابغة فإنه يختلف قليلًا عمن ذكرنا، لأنه عاش في الجاهلية ردحاً طويلًا من السزمن، ولم ينغمس أصلاً في متاهات الجهل والفساد، ووفض الأوثان، ولم يعبدها، حتى أكرمه الله بالإسلام، فازدادت فضائله، وتأصّلت نزعة الخير التي حملها منذ زمن، ولذلك كان زهده أقرب إلى الخواطر، وتقرير الحقائق الإنسانية، من خلال تجربته الطويلة مع الحواطر، وتقرير الحقائق الإنسانية، من خلال تجربته الطويلة مع

 <sup>(</sup>١) السلاف: خلاصة الحمرة. العندم: شجر له عروق حمر يُصبغ به. الناجود:
 وعاء الحمرة. تصفيق الحمرة: ترويقها وتصفيتها. قطب الحمرة: مزجها.

الحياة، وكأنه وصل إلى حـدٌ وجد نفسه وقد صارت الحياة تـزعجه قال!!:

وتسسوؤه الابسام حتى ما يسرى شيشاً يسسرة كسم شاسب بي إن همكت وقالسل لله ذره تحمل الابيات نظرة سوداء إلى الحياة، ولكن الشاعسر لم يكن متشائها أو رافضاً للحياة، فهو رضي العيش، وناضل وجاهد طيلة عيلة ليعيش حياة كرية، كها جاهد في سبيل الله، ولا يفسر ما ورد في الابيات إلا من باب تقرير واقع النفس الإنسانية وما يطرأ على الإنسان من تحوّل في ميوله وأهوائه بحسب تغير قواه الجسدية، فبإذا اضمحلت القوى الجسدية وانهارت، يرغب عند ذلك، كثير من الناس بالموت. أما الحقيقة الأخرى، فتتجلّ في أن النفس أمارة بالسوء، وكل يوم يمر على الإنسان قد يأتي عليه بما يضرة ويسوؤه، عما بالسوء، وكل يوم يمر على الإنسان قد يأتي عليه بما يضرة ويسوؤه، عما ووصلت إليه حاله، والفريق الشاني يدعو له ويشكر فعله وهذه هي وصلة الله أو أواد أن يقررها الشاعر.

وها هو يحذّر، في مكان آخر من الدهر، ويتهمه بالخيانة، على عادة شعراء الجاهلية، فكثيراً ما كانوا يلقون بتبعة ما يصيبهم من النوائب على الدهر، ولو أنني أميل إلى أن رأيه هذا بالدهر يُحمَل على معنى آخر، وهو عدم استقرار الأحوال، فمع مرور الأيام، الناس يتغيرون، والأصدقاء قد يصيرون أعداء والمكس صحيح يقول؟؟:

<sup>(</sup>١) ديوانه: ١٩١. وراجع ص ٦٠ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ۱۰

ولا تسأمسنوا السدحس الخسؤون فسإئسه

على كل حال بالورى يستقلبُ وانطلاقاً من قوله هذا يصل إلى الحقيقة الأخرى التالية:

وأعلمُ أنَّ الخسير ليس بــــدائم علينا وأن الشرّ لا هــو يـــرتُبُ إذاً، ما أراده الشاعر، ليس الحكم من خلال نظرة سوداويــة، إنما التحذير مما هو آتٍ ليكون الإنسان على بيَّنة من أمره ولا يقع في ما لا يرغب، أو ينخدع بالدنيا وزينتها.

#### خصائصه العامة:

بما أن النابغة الجعدي قد عاش بين عصرين، فإنه جمع في شعره خصائص بيئتين مختلفتين، ولكن انعكاس الفروقات البيثية وأثره في شعره لم يكن كبيراً، ومهما كانت الحال نستطيع أن نسجًل الخصائص التالية:

- النزعة الإسلامية، ويقودنا ذلك إلى الكلام على مذهبه الأخلاقي السداعي إلى المكارم، والترفّع عن الدنايا، والحثّ على اكتساب الرزق، كي لا يقع المرء فريسة للفقر، الذي يؤدي بدوره إلى المذلّ، وغير ذلك كثير، عا يبدو عليه أثر القرآن الكريم والدين الحنيف.

- الحكمة، وترتبط بتديَّنه وأخلاقه وتجربته المطويلة التي اكتسبها من خملال عمـره الـطويـل. وتـدور حكمـه، أيضـاً، حـول العيش والحياة، والخير والشر، والطبائع البشرية، واختلافها وسلوك الإنسـان وغير ذلك من شؤون عايشها وخبرها.

ـ الواقعية، إذا قيل إن الشعر الجاهلي ابن بيته، فإن مصداق ذلك في شعر الجمدي، ولا يغير كونـه عاش أيضـاً في صدر الإسـلام شيئاً من هذه المتولة الحقيقية، فهو قريب من بيئته الطبيعية إلى درجة أن قصائده غنية جداً بالصور والمعاني المستمدة من البادية وما فيها من حيوانات كالبقرة الوحشي، الجؤذر، الخيل، الظباء والإبل وما سوى ذلك، فوصفها وصفاً دقيقاً، كما تكلم على البيئة الثقافية فعبر عن الإسلام وفضائله، كما تحدُّث عن مجالس اللهو والخمرة والنساء وغير ذلك مما يدل على أن في شعره صورة وافية للعصر، وأكثر ما يلفت الانتباه، مهاجاته مع بعض الشعراء مشل ليلى الاخيلية وكعب بن جعيل والاخطل وغيرهم، ما يدل على أنه التزم الإسلام وامتنع عن قول ما يناقض إسلامه، مما أفسح لهم المجال ليتغلبوا عليه.

- أسلوبه، تختلف الآراء في الحكم على شعره، فمن رأي قائل بأنه شاعر مفلق إطلاقاً، ومن رأي آخر يقول بنانً في شعره الجيد والرديء، وهذا هو الأرجح، ولا أرى فيه عيباً يغض من قيمة الشاعر، خصوصاً إذا تذكرنا أنه لم يكن يجب التصنع والتكلف، بل ترك لسجيته أن تتحرّك كيفها شاءت وعبر عن أحاسيسه بوضوح وبسهولة جعلت من شعسره دون المستوى المطلوب، في بعض الأحيان. وإذا مرزنا على بعض الصور البلاغية، كالمقابلات، فإنها حقاً كانت عفوية وموفقة من حيث التوقيع والأثر الفني في القصيدة، فانظر إلى هذه المقابلات لترى مافيها من روعة وحسن:

إذا مست الشر لم يكستشب وإن مسه الخسير لم يعجب<sup>٥٠</sup> وكذلك قوله<sup>١٠</sup>:

<sup>(</sup>۱) دیوانه: ۳۳.

<sup>(</sup>۲) ديوانه: ۷۲.

ولسسنا نبردُ البروح في جسيم ميسَّت وكسنا نسسلُ البروخ عمن تبشرًا غميتُ ولا نسجيبي كذاك مستيمعنا إذا البيطل الحامي إلى الموت المنجرا

وقوله(۱)، ولكن في مجال آخر غير المقابلة، وهو من أحاسن شعره: تسبسدو كسواكسبُسه والسشسمسُ طسالسعسةُ

لا السنسور نسورٌ ولا الإظمارم إظمالامُ وفي التشبيهات له الكثير، مما جماء عفو المخماطر، وبغيمة الإيضاح فحسب":

كَــَان تَسْبَسَمُهَا مُــَوْهِــَــاً صنا المسكِ حَيْن تَحَسُّ النَّعَامَى أمَّا الكِنَايَة، فهو أول من طرق بابها، وسار الشعراء على طريقته من بعده:

أَكْنِي بغيرِ إسمها وقد علمَ اللهُ خفيّاتِ كـلَ مكتتَم " واللغة، تبعاً لما ذكرنا أنفاً، هي لغة العصر، وتتفاوت من قصيدة إلى أخرى، ومن بيت إلى آخر، وبحسب الموضوع والفكرة، ويمكن القول إن الفاظه استمدّت من البيئة الجاهلية وكذلك من الإسلام، فمن الأولى كان الغريب والعويص من الكلمات، ومن الإسلام أخذ الكلمات السهلة، التي لها دلالة أخلاقية.

ومما أخله عن الأولين من المعاني، موقفهم من الدهـر وكـذلـك

<sup>(</sup>١) ديرانه: ٢٣٩.

<sup>(</sup>۲) دیوانه: ۲۴۸ .

<sup>(</sup>٣) ديوانه: ١٥٠. الأغاني: ٥/٧٧.

الكثير من صفات الخمرة وطرائق الغزل وأساليسه، كما استمىد بعض الأمثال وصاغها شعراً كقوله(٢:

وإنَّ امبرءاً اهبدى إليك قبصيبدةً كبمبتينسم غبراً إلى أرض خبيبرا

أخيراً، لما كان الشاعر عاش بـين عصرين يختلفان في كـل شي،
تقـريباً، فلم يكن من السهـل التحوُّل بسرعـة، فمثل هـذا التحوُّل
يقتفي زمناً طويـلاً، ولا تظهـر نتائـج الانقلابـات الثقافيـة والفكريـة
والدينية إلاَّ بعد جيل أو جيلين، ولم يـظهر ذلـك عندنـا إلاَّ في أواخر
العصر الأموي.

 <sup>(</sup>١) ديوانه: ٧٥. ويقال أيضاً: لمستبضع التمر إلى خيبر. راجع مجمع الأمثال للميداني: ١٥٢/٢.

#### الخياتمة

بحثت، في هذا الكتاب، في حياة النابضة الجعدي وعصره، وتناولته كشاعر صحابي غضرم عاش بين عصرين، وأعطى من الشعر الكثير، ولكن للأسف لم يصل إلينا كل ديوانه، فبنيت ما توصّلتُ إليه من الأحكام المتواضعة على أقوال الرواة والنقّاد من جهة، وعلى ما بين أيدينا من شعر النابضة من جهة أخرى. وإنّ المجال يبقى مفتوحاً، لجهة البحث عن المفقود أو المبعثر من شعره بما يتبح الفرصة بجدداً نحو مزيد من الدرس والتحليل للتعرّف على سيرة وشخصية النابضة الجعدي، وإني لأرجو أن يلقى هذا الأمر العناية التي يستحفها.

والحمد الله رب العالمين

## مختسارات

المتفارب وست بست ولم تنهسب المتفارب وست بست ولم تنهسب الشهب وقصدن على ربعي الاقسرب عن في المنهسب المنهسب المنهسب المنهسب وصوت نوانس لم تفرب وصهباء كالمسك لم تقطب وصهباء كالمسك لم تقطب بمنه والديسك لم تقطب بمنه ألمن من عنق معليب المنهسب المنهسبة والديسك لم تنهسب المنهسبة والديسك لم تنهسب المنهسبة والديسك لم تنهسب المنهسبة والديسك لم تنهسبات منهسبة والديسك لم تنهسبات منهسبة والديسك لم تنهسبات المنهسبة والديسك لم تنهسبات المنهسبة والديسك الم تنهسبات المنهسبة والديسك الم تنهسبات المنهسبة والديسك الم تنهسبة والديسة المنهسبة والديسة والديسة

سها لك هم ولم تعطرب وقالت سليمى أدى رأسه وذلك من وقعات المنسون اتبين عبل إخوي سبعة وسادة رهبطي حبق بقي فليت رسبولا له حباجة ودسكرة صبوت أسوابها سبقت صياح فراريجها برنية ذي عسب شارف وقهوة صهباة باكترتها وجرد جوانح ورد القبطا

<sup>(</sup>۱) تنصب: تنعب.

<sup>(</sup>٢) الناصية: منبت الشعر في مقدم الرأس. الأشهب: اللون الأبيض فيه سواد.

<sup>(</sup>٣) الصيصية: القرن. أعضب: مكسور القرن.

<sup>(</sup>٤) الفلج والأشعب: قريتان بالبهامة.

 <sup>(</sup>٥) المدسكرة: عند الأعاجم أساكن اللهو. المواتح: جمع الهاتح: المستقي.
 الحواب: الواسم من الدلاه.

 <sup>(</sup>٦) النواقيس: الأجراس.

 <sup>(</sup>٧) الجرد: جمع الأجرد وهر من الحيل قصير الشعر دليل كومه. جوانح: من جنع يمفيي أسرع.

سالف تكتُّبُ او مِفْنَب<sup>٥</sup>٠ ضَحَيْاً دواخِنَ من تَنْضَبِ<sup>(۱)</sup> بسطىء ولا جُسلُع جسائب؟ من أجرَد كالصَّدَع الأشعب وياوي إلى خُضر مُسلهب" يُـوالِـلُ من بُـرَدِ مُهـذِب" إذا سيبقب الخبيل وسط البنهاد يُضرّبن ضرباً ولم يضرّب لَغِبُنَ واصبح لم يلغب ١٠٠ يُستَنُّ كَالتُّيسَ فِي الْحَلِّب د شُمَّ السُّنسابك لم تقلب نيسامُ الأباجِسلِ لم تضرب٣ رقساب وعول كسدى مشرب خَفِبُنَ وإن كسان لم يُخْضَب

خسرجنَ شساطيطَ من غسارةِ كأن الغسار الذي فسوقهن تىلافينىگئ بىلا ئىفىرپ بعارى النواهق صُلْبَ الجبيد يُخَطُّعُهِنَّ سِتَغَريبِهِ وإرخماء سيميد إلى هضبية غدا مسرحيا طسرسا فلب فليق النسا خبط المسوقفين مُسدِلُ عسل سَلِطاتِ النَّسسو صحيح القصوص أمين الشظا كأن تماثيل أرساغه كناذ حوافيرة أسذبوأ

<sup>(</sup>١) شياطيط الخيل: الخيل المتفرقة. المفنب من الخيل: منا بين السلالين

<sup>(</sup>٢) التنضب: شجر كثير الدخان.

<sup>(</sup>٣) جأنب: قصير. الجذع في الخيل: له سنتان من العمو.

<sup>(</sup>٤) التضريب: ضرب من العدو. والخَضر: ضرب من عدو الدواب. ملهب:

<sup>(</sup>٥) إرخاء: ضرب من سير الذئاب. والسُّيد: الذئب. يواثل: يلجأ.

<sup>(</sup>٧) الفصوص من الفرس: مفاصل ركبتيه. الشظى: عُظيم ملتصق بالنذراع. الأباجل: جمع الأبجل: عرق غلبظ من الفرس أو البعير.

كُسِينَ طلاءً من السطحلب المستخدم السطحلب المستجدة الفالج المستجد المتنجب المتنجب المقتب المجلب وظهر القسطاة ولم يَجْدَب المنافق المقتب فالمنقب ق من خلب الجدوز لم يُشقب صهيداً يُسينُ للمُعْرب حويُ المُستعرب المنافق للمنافق من المشترب المنافق الم

ججازةً غَيْسل سرَضراضَةٍ وَاوظِسفة السُد جَدَهُا وَلَوظِسفة السُد جَدَهُا وَلَوظِسفة السُد جَدَهُا أَسِرُ وَسحَى من صلبِ على أنَّ حادِكة مُشروت كانَّ مَشوف مُشروت مثل جوف الطوي ويَصْهِلُ في مثل جوف الطوي وسن دون ذاك حَدوي له كانَّ سواليَها بالضحى كانَّ سواليَها بالضحى

#### قال:

خليلي عُوجا ساعة وتَهَجُوا ولا تجرعا إنَّ الحيساة ذميسةً وإن جاء أمرٌ لا تَعلِقانِ دفعهُ لم تَسرَيا أنَّ المسلامة نفعُها تهيجُ البُكاءَ والشَّدامةُ ثمُّ لا

ولو ما على أحدَثَ الدَّهُرُ أو ذَرا فَجِفًا لِرَوْعاتِ الحوادِثِ أو قِسرا فلا تَجزَعا مما قضى الله واصبرا قليلٌ إذا ما الشيءُ ولى وأدبَرا تُغيرٌ شيشاً غيرَ ما كنان فُلدُرا

الطويل

<sup>(</sup>١) الرضراضة: الأرض الصلبة. الطحلب: خضرة تعلو الماء الراكد.

 <sup>(</sup>٢) أوظفة: جمع وظيف وهمو مستلق المذراع والساق من الحبيل والإبل. آيد:
 قوي. قالج: جمل ضخم. المصعب: الفحل لم يُرض.

<sup>(</sup>١) جؤجؤ: صدر.

<sup>(</sup>٤) الحارك: فروع الكتفين. القطاة: مقعد الردف.

<sup>(</sup>٥) الجعل: صغار النخل. الأثاب: ضرب من الشجر.

أتبيت رسول الله إذ جاء بالهدى ويستأو كسابأ كالمسجرة نكرا خليل قد لاقبت ما لم تلاقيا وسُيُّرْتُ في الأحساءِ منا لم تُسَيَّرا تسذكسرت والسذكسرى بهسيسج لسذي المسوى ومسن حساجمةِ المسحسزونِ أن يستسذَّكُما عسندة المسندد بسن مخسرة أري البيوم منهم ظياهير الأرض مُقفِيران كسهولا وشسيانا كالله وجوفهم دنانيرُ بما شيف في أرض قبيصرا ومنا زلت أستعنى بنين بناب ودارةٍ بنجران حتى جنعت أن التنصرًا لىدى مُلِكِ مِينِ آلَ جِـفـنـة خـالُـه وجدًاه من آل ِ اصرىء المنيس أزَّهوا لُـدِيرُ علينها كيأسه وشواءه منهاصفُه والحَضْرَمَيُ المُحَسِّرا خنيفأ عراقيا وريطأ شاميا ومُسعتسمِسراً مسن مسسك داريسنُ اذْفُسراتُ وتبيبه علينهنا تسبينج ريبع مترينضية قسطعست بسنخس جسوج مُسسانَسَذَةِ السقيرا

 <sup>(</sup>١) المنظر بن محرّق: هـو المنظر بن مـاء الســه، وكــان قــد قُتــل في حـرب مــع
 الغساسة حوالي سنة ٥٥٦ رومية.

<sup>(</sup>٢) دارين: موضع بالبحرين.

تحنسوف مسروح تعجبل السؤدق بعسدسا تَعرَّسُ تشكو آهةٌ وتللَّمُوا (١) وتعبر يعفود الصريس كيناسة وتخبرجُـهُ طَـوْداً وإن كـان مُسِظهـرا ١٠٠ فسرد مسن السوحش حُسرُةِ أنامَتْ بندى النذَّابين بالنصيف جُوذرا (١) فنامني عبلينه أطبلش البلون شباجيب سميحاً يُسميه النياطي نيرًا شميحاً يُسميه النياطي نيرًا طويل النقرا عباري الأشاجع مبارد كشُبِيُّ العبصا فيوهُ إذا منا تيم يُذكّب بغير حديدة أخبو فَنَص يُسي وينصبنج مُنشفِرا(٥) فللأقب بسيانا عند أول مربض إحسابساً ومسعسبسوطساً مسن الجسؤف المحسرا (١٠) سهسأ كسيرقسوع السفستساة مُسلَمُ عس وَرَوْفَينُ لما يسعدوا أن تَسفَسمُ ١٠٠٠ فسلمًا مستساها السائس وارتبد ممسها

البها ولم يترك لها مُتأخّرا

<sup>(</sup>١) خنوف: دابة ترمي يديها إلى وحشيها.

 <sup>(</sup>٢) اليعفور: البقر الوحشي. الكِناس: بيت البقر الوحشي.
 (٣) الجؤذر: البقرة الوحشية.

<sup>(</sup>٤) أطلس: أملس أو لا شعر له.

<sup>(</sup>٥) يذكيه: يذبحه. أقفر: جاع.

<sup>(</sup>٦) العبيط: اللحم.

<sup>(</sup>V) تقيرها: صادها.

أتبيح لحا فردُ خلا بين عالِج وبسين جبسال السرمسل في الصبيف أشهدا كسا دفئ رجليها صفيحة وجهه إذا انسجَسرَدَتْ نسبتَ الخسزامسي المُسنُسوُّرا مُسروجَ كسسا السقُسريسانُ ظاهسرَ لسونيا مبراداً من التقراص أحبوي وأصغيرا فباهى كفحل الحوش يستغض رأسه كما يُنغِضَ الوضعُ الفنيقَ المُجَفِّرا" ووَلُّتُ بِهِ روحُ خِلْفَ كَانَّهَا خدذاريدف تسرجس سماطسع السلون أغسرا كاصداف مندين صهب لجامة يسبيسعسون في داريسن مِسسكاً وعسنسمالاً فسماتست ثلاثما بسين يسوم ولسيسلة وكسان السنكير أن تسضيسف وتجسأرا وبانست كنانً كنشخمها طبيٌّ رَبُّعلةٍ إلى داجسع مسن ظناجس السرمسل أعفسوا تسلألأ كسالسيسعسري السعسبسور تسوقسدت

وكسان عسياة دونيا

<sup>(</sup>١) الحُوش: فحول من الجن. ينغض: يحرُّك.

<sup>(</sup>٢) دارين: موضع البحرين.

<sup>(</sup>٣) راجع الوزن: ثقيل.

<sup>(</sup>٤) الشعري: من النجوم.

يمسورُ السنَّدى في مِسَدِّرَيَيْسِها كَأَنَّهُ فنريسة هنوى منن بسلكنه فنشخ سيدأ أزلُ مُسهدُراتُ فسامياً رُباعيُ جانِہ وقبارخ جنب سُلُ اقبرَحُ اشتها٥٠ شديدٌ قبلات المرفَقَين كناتُها ... بنه نفسٌ أو قبدُ أرادَ لِيَسزِّفُ را يُسرُ كَسَمَرْيخ المُخالِ انسَحَت بِه شِمالُ عُسِادي على الريح وجيبت الأربسع السبود لحسم حنى السنابوت الحسزَمَ تُجَسفَ لقيضت الملديلة والتسعير ليله وكسان أمسام السقسوم مستهسم طي فارس بناعا خضاعَهُ عالمنهي ريع وأمطران بسزي فبوقبه ودفعته

وناناتُ منه خسسيةُ أن يُحَمُّوا

<sup>(</sup>١) المدريان: القرنان. الفريد: العقد.

<sup>(</sup>٢) عادبة: حاملة, سوم الجراد; مضيه.

<sup>(</sup>٣) الأشق: الطويل من الخيل والرجال.

<sup>(</sup>٤) نهنهته: منعته.

واشسكستسة أراحَ بويٌ قُبطامِتي منن البطر أمّ أذُجُ بِهِلِينَ الرَّمِينِ كَهِينِهِ سَابِيفًا نـزائِـعَ مـا ضـمُ الخـمـيسُ وضَـمُـرا لهُ عُنْتُ فِي كاهلَ غيرُ جَال طنٌ كنظهر النُّرْس ليو شُيلُ أربيعياً لأمسيح صفراً بنطنة ما فكنف أولي شنقبر جسينادأ ضبواميرأ فرحرخها عن مشلها أنَّ فأرسِل في دُهُم كَانٌ حنينها ف حيث الاف عني أعبدات أن تج جلُ فُرْعُ الرؤوسِ تحليتُ عبل هامّة بالتصيبة حتى سيبقت دافيعيت تبغيناتها إلى سُسرَدٍ بُسجْسرٍ مسزاداً وتسغسمِسُ في المساءِ السذي بساتَ آجسنساً إذا أوْرَدَ السراعسي نَسضيسحاً عُجَسُرًا(1)

<sup>(</sup>١) أشليته: أغربته.

<sup>(</sup>٢) شعر أمعر: متساقط.

<sup>(</sup>٣) شل: طرد.

<sup>(</sup>٤) الماء الأجن: المتغير.

حسلجر كالاقسماع فَحْ حسينها كساجر وخُدرا() كلي السميح وخُدرا() ومهما يقُلُ فينا العدو فائم عربية كفيلاً دنا منا أعرز وأنفرا وأكثر منا ناكحاً لغريبة أمين مبيئة او أرادت تخيرا وأسرع منا إن أردنا انصرافة وأكثر منا دارعين وحُدرا() وأجدر أن لا يتركوا عانياً لهم فَيغبرُ حولاً في الحديد مُكفّرا الله واجدر أن لا يتركوا من كرامة شوياً وإن كان النواية أغضرا وقيد أنستت منا أخضاعة كالنا

ف أضحَوا ببصرَى يسعصرون الصنوبرا وكنسلة كسانت بالعقبيس مُسقب مـةً

ونَهُ فَسَكُ اللَّهُ مَدَ طُحِرْنَاهُ مُطَحِراً (1) كَسَانَةُ بِينَ الصِّحْرِ والبِّحِرِ دارُهُمْ

فأحجَرها إن لم تُجِدُ مساخَرا حن ضربنا بالصُفا آل دارم

ے بے سے ان دارم وحـــــانَ وابــن الجُــون ضربــاً مــنــگــرا

وعَلْقَ مَنَةَ الجَعِفِيُّ أدرك ركنفُسنا

بـذي السنخسل إذ صسام السنمسارُ وهَــجُــرا ضربــنــا بُــطون الخسيــل حــتى تــنــاولــت

عميدي بني شيبان عمروأ ومندرا

<sup>(</sup>١) الزغر: قصب المزمار.

<sup>(</sup>٢) دارع: وضع الدرع.

<sup>(</sup>٣) العانى: الأسير.

<sup>(</sup>٤) طحر: قهر.

ا مُسعِدًاً مِن شراحيهاً بسعدمها أداها مبع السبع الكواكب منظهرا نمرُّنَ فيه المضرَجِيَّةُ بعدما رَوَيْسِنَ نسجب عساً مسن دم الجسوفِ أحسراً ٢٠ أسد أغوى كسهولاً كشيرة بِنهْسِي غَرابِ يـوم صا عَـوْجَ الـذُرا وتسنسكِرُ يسومُ السرُّوعِ ألسوان خسيلِنسا من الـطُعنِ حـتى تحبيبُ الجـوْن أشـقـرا ونـحـن أنـاسُ لا نُـعـوَّدُ خَـيْـلَنـا اذا ميا الستيقسينيا أن تحسيدً وت ومنا كنان منعسروفياً لننا أن نبرُدُها صحاحباً ولا مُستنبكراً أن تُعلقُرا بسلغسنسا السسيا مجسدأ وجسودأ وسسوذدأ وإنسا لسنسرجسو فسوق ذلسك مسظهسرا وكل معد قد احلت سيوننا جـوانــب بـحـر ذي غــواربُ أخضرا حمرى لعد أنذرتُ أزداً أناتَها لتنظر في أحالامها وأعرضت عنها جنقبة وتركشها الأبليلة عبذراً عبند ربي فأعبذوا قبلتُ حيني نبالَ شينامُ عبشيري لُفُيِسلُ بن عنصرو والنوَحييدُ جَع

(١) النجيع: الدم.

وَحيُّ أبي بكر ولا حيٌّ مثلهُم إذًا بِعلمَ الأمر العبماسُ المُذَمِّدا ولا خبر في جلم إذا لم يكن ك بسوادِرُ تحسمى صنفسوَهُ أن يُسكسدُوا" ولا خبر في جهـل إذا لم يـكــن لــهُ حسليسة إذا مسا أوردَ الأمسرَ أصسدَرا فنفسى الجبلم خبيرٌ منن أمنودٍ كنشيسرةٍ وفي الجمهل أحساناً إذا ما تعسلُوا كسذلك لعمسري الدهسر يبومسان فاعسرفوا تساخير فيلن عضيق ليك الله منفيخيرا فبإن تبرد البعبلينا فبلسبت بسأهبلها وإن تبسط السكفين بسالمجد تسقصرا إذا أدلج الأرْدي أدلَج سارفًا

ے الازدی ادلیج سارف فاصیع خوماً بلوم معزّرا

وقال:

(المتارب) وأفنيْستُ أنساس أنساسسا<sup>(1)</sup> وكمان الإلّهُ هسوَ الْسناسسا<sup>(1)</sup>

لبِستُ انـاسـاً فــاقْنَيْتُهُمْ ئــلائــة امــلينَ افْنَــيـتُــهُم

<sup>(</sup>١) البوادر: ما يُقال عند الغضب.

<sup>(</sup>٢) لبست أناساً: غليت بهم دهراً. أفنينهم: عُمْرت بعدهم.

<sup>(</sup>٣) استأس: طلب العوض.

تَلَقَّى المصايشَ فيها خِساسا وحيناً أصادِفُ منها شِهاســـا(١) ويُلفى الْقاسونَ منى مِسراسا ب كَالأَسْدِ يفترسونَ افتراسا أحتى تساقوا بسمر كياسيا طِباقَ الكلاب يَـطَأَنَ الْمَراسا(١) ولا نُبصِرُ الحَيُّ إلَّا السَّماسيا مُلْتَسِماً بالفؤادِ التِساسا يُضيءُ كضوهِ مراجِ السَّلِيطِ لم يجعلِ الله فسينه نَحامسا (٢) بالأنس منها شهاسات تَثَنَّتُ عليه فكانت لساسا<sup>(6)</sup> كما عَطُفَ الماسخي القِياسا (١) تُنابِلَةً يجفِرونَ الـرُسـاســا ٣٠ مَرَيْتُ برُعى فكان اعتساسا (١) بِ مَنْ يَـاْتِهِ يَلَقَ طَعنــاً خِلاســا

وعِشتُ بِعَيْسُينِ إِنَّ المنون فحينا أمادف غرابها نشاتُ غُلاماً أقاسي الحروبُ ومُحَّر من الطَّعن عُلَب السرَّقا شَهِـدُتُهُم لا أرْجَـي الحيــا وشعب يسطابقن بالتذارعين فلمًا ونسونسا لجُسرُس النبسوح أضاءَتُ لنا النارُ وَجُهاً أغَرُّ إذا ما الضِّجيعُ ثنى جيدُها بعس تعطف اعشاقها

سَبَقْتُ إلى فَرَطٍ ناهِلٍ

وخرب ضروس بهنا نساجس

أمام ليواء كنظل السمسف

<sup>(</sup>١)غِرَات: جمع غَرَة: غفلة.

<sup>(</sup>٢)الهراس: شَوك كأنه حسك.

<sup>(</sup>٣) السليط: الزيت. والنحاس: الدخان المفسد. (٤) القِراف: المخالطة. الشياس: عدم مطالعة الرجال.

<sup>(</sup>٥) لباس: نطلق على المرأة.

<sup>(</sup>٦) الماسخي: القواس.

<sup>(</sup>٧) تنابلة: جمع تنابل: قصير. الرساس: جمع رس: البئو.

<sup>(</sup>٨) ضروس: آكول. الناخس: وعل طويل الفونين. مرى الضرع: مسحه.

فأصبح في النباس ِ كنالسبامِيريّ إذ قسال مُوسى لـ لا مِساسالاً ، قال:

(الرمل)

الخسلل الدار كانضاء غَسهِـدُهـا مـن جـفَـب الـعـيش الْأوَلُ<sup>(\*</sup> فَحُسَانِياتِ فَسَأُوقِ فِيالْجَسِلُ ١٦ وبساعسل حُسرُيسات مُسْتَفَساً. كُلُّ مُوشَىٰ شيواهُ ذو رَمُلُ ('' عَنَتُ الـدهرَ وعيشٌ ذو خَبَـلُ (٥) في النَّباشير من الصُّبِّح الْأُوَلُ ١٧ أوْ جديدٌ خدَثُ الفارِ حَجَلُ مثل ما يُرقعُ بـالكَيِّ الطُّحِـلُ(١) وغَـلَلْنِما عَلَلًا بِعِما مَالًا ا نَجُلِ فَيَاضِ ومن آل سَبَلُ(١) فإذا الصاهل منهن صَهل

بمنخامسة فبأعيل أشن فَسِرَعُمُسِنُ فَسَرَيْسِطاتِ لَمَا فُـذِهـابُ أَلكُـور أمني أَهلَهُ دارُ قسومی قبسل أن يُسَدِّركَهُمُّ وشنمسول فهنوة بساكسرتهما بالمسرنسة جونسة مرشسومة وضمع الأسكوبُ فيمه رُقَعماً فشربنا غير شرب واغيل وعناجيج جيباد نجب قميرَ المُعنَّمُ عليها دائهاً

<sup>(</sup>١) يُقال: لا مِساس لا مِساس بمعنى: لا خير في الجربي.

<sup>(</sup>٢) أنضاه: جم نضو: بالي. خِلل: جم خِلة.

<sup>(</sup>٣) أَسْن: جبل في ديار بني جعدة. ومثلَّه مغاميد وحنانات وأوق والجبل.

<sup>(</sup>٤) الرمل: خطوط سود على ظهر الغزال. الشوى: الأطراف. (٥) عنتُ الدمر: مشقته.

<sup>(</sup>٦) الشمول: الحمرة.

<sup>(</sup>V) الأسكوب: الصانع.

<sup>(^)</sup> لنهل: الشرب الأول. والعلل: الشرب الثاني.

<sup>(</sup>٩) العناجيج: جياد الحيل.

 جاوَبته حُصُنُ مُسَكَةً مسكِة مُسكِة مُسكِة مُسكِة مصل عبزفِ الجنّ في صَلهَا فِي فَسكِة فَصِدر مِن فَضر أَب وَبَكُ أَلَيد الكاهِل جِلدَ بساؤل مَسكِة مالسِه فَسكِنَ السُوطُ ولم يُفرَب به فساستوت لِمنزمتا خَدَيْسها فستايها بسطويس مسرهيف غسالان الذب السي عسرهيف خياوط احقب فيو مسية خياته في حياته في حياته في حياته في حياته في مناسكِة مسية خياته في حياته في حياته في حياته في حياته في حياته في مناسكِة مناسكِ

<sup>(</sup>١) أرِنات: نشيطات.

<sup>(</sup>٢) الحَيْاض : بقلة مربة.

<sup>(</sup>٣) رِفلٌ: سابغ الذنب. رضراض: كثير اللحم.

<sup>(</sup>٤) البازل: البعير إذا ظهر له نابان. والكاهل: العاتق.

<sup>(</sup>٥) يهياه وهل: لزجر الإبل.

<sup>(</sup>٦) اللهزمتان: عظمتان ناتتان في اللحيين تحت الأذنين، الشف: الفضل.

<sup>(</sup>٧) تآيا: تعمد أيته أي شخصه جفرة الفرس: وسطه. المعزم: الصدر.

<sup>(</sup>٨) عسلان الذئب: عدوه مسرعاً. التقريب: ضرب من العدو.

 <sup>(</sup>٩) خارط: لا يستقر في بطنه علف. مشطوب: قليل اللحم. الأحقب: الحمار الوحثي في بطنه بياض.

 <sup>(</sup>۱۰) قفص ألطي: شد قوائمه وجعها. الأمران: جع مُرْن: عصب بناطن المضدين.

ما تراه شانسه قبلت أذل مُسحُلانا فحصيداً فتبلل(١) فلوى الحرّ فاطراف الرّجَل (١) ولتن هَسُوا لنِعمَ المُسْتَفَدل (١) وإلىه عن أذاة مُسعسرَلُ وإذا ما عَيْ ذو اللّٰهِ سَالًا شسربَ الدهرُ عليهم وأكبلُ بخسادٍ وانتهى ذاك الاجدل فأبيدوا لم يضادر غيرَ فيل (١) طَرَبَ الوالِهِ أو كالمُخبَلِ نسال صحبى إذ رَاَّوهُ مُقْسِلاً ليت قيساً كلها قد قطمَتْ فالأشاقيُّ ضاعل حامِر جامِلينَ الشامَ مُساً لهمُ موتُدهُ أجرُ وعياهُ غيئ سالتني جارتي عن أمي سالتني عن أناس هلكوا سالتني على أناس هلكوا وضع الدهرُ عليهم بركة فأراني طرباً في إشرهم أنسدُ الناسَ ولا أنشُدُهم لست شيعرى إذ مضى

لبيت شبعري إذ مضى منا قبد مضى وتجبلً الأميرً الله

> ما يُعظَّنَّنَ بنياس قبتلوا وابنَ عفَانَ حنيفاً مُسللاً أيسناميونَ إذا منا ظلميوا

أهل صِفْين واصحابَ الجَمَلُ وتحسوم البُسَدْنِ لمنا تُشْتَفَسُلُ<sup>(٥)</sup> أم يسينسون بخسوفٍ ووَجَسل

الأجسل

<sup>(</sup>١) مُسحلان: وادٍ من أدوية أود. وحصيد وتبل: موضعان آخران.

 <sup>(</sup>٢) الاشبافي: وادٍ في ديار قيس. حامر: موضع عمل الفرات. البرجل: جمع رجلة.

<sup>(</sup>٣) الحمّ: القصد.

<sup>(</sup>٤) قلّ القوم: منهزموهم.

 <sup>(</sup>٥) ابن عَفَان: الحَلِيقة الراشدي الثالث عثبان بن عَفَـان رضي الله عنه. البُـدن:
 جمع البُدنة: الناقة.

بَيْنَتُ ريسةَ من كنان سال من ريسع كلها خَفُ هَسطُل<sup>(۱)</sup> وأخرو الغسد إذا هَمُّ فعسل إنمنا ذكري كنبار بقَبَل مُقبلي نحوي أطراف الأشل<sup>(۱)</sup> وإذا منا نوجي المُمُّ شَعَلُ<sup>(۱)</sup> ولهم سيسها إذا تُبْسِرُهُمَمْ فتسمعطى زخَسريُ وادمُ منسعَ الغَسَدُرَ فعلم الهمُمْ بسه خسسيةً الله وأي رجُسلُ يستواصَوْنَ بفتسلِ بينهم إن تَسرَيُ همي أمسى شاغيلِ قال:

(السيط)

إِسَّا تَسَرَّي ظُسُلَلَ الإِيَّامِ قيد حسَسرتُ عسني وشَسمَسرَتْ ذَيْسِلًا كسان ذَيْسالا«» وعسمستسني بسقسايسا السدهبير مسنُ فُسطُنِ

وعسمستني بسقياياً السدهير مَسنُ قُسطُنِ فسقيد أنسطُسجُ ذا فِسرَقَينُ مسيّسالا<sup>(\*)</sup> فسقيد تسروعُ السفوانِ طسلعيقِ شسعَيفياً

ينصُّمنَ أُجبادُ أَدْم ترتعي ضالاً (١)

في غِسرٌةِ السدهـرِ إذ تُسعـمانُ ذو تسبعُ وإذ تسرى السناسَ في الأهـواء مُمّـالا ™

(١) الزغرى: النبات حبن يطول.

<sup>(</sup>٢) الأسل: القنا.

<sup>(</sup>٣) تناجى القوم: تساروا.

<sup>(</sup>٤) حسر: كشفُ. الظلل: جمع الظلة: السحابة تظل.

<sup>(</sup>٥) عممتني من قطن: علا رأسه الشيب. نضج: ارتفع.

الغوان: جمع الغانية: الفتاة غنيت بجهاً ها. الشعف: شدة الحب. النص: السير الشديد. الأدة في الإبل: البياض الشديد. الضال: السدر البري.

 <sup>(</sup>٧) غِرَّة الدهر: غفلته. الغارّ: الغافل. همّال وهَمَل أي ترعى بلا راع ...

حيى أن أحمد الفرقان يسفيروه فسينسا وكسننا بسغسيب الأمير جبهبالا فالحصدُ الله إذ لم يأتني أجلي حستى لسبست من الإسلام سرو يا بن الحسيا إننى لبولا الإله وما فال الرسولُ لقد أنسيتُك الخالان لنغبذ وسنمشك وشبأ لا يبغيثه شوبساك يسبرُق في الأعسنساق أن تهمم فينا الناقصات وقد كنا نعتد للظلام أنكالا" صخرتنا أغيث أباك ولا يسألسو لهسا مسا استشطاع السدهسر إخبسالا ردَّتْ معــاولــه خشــاً مـضللة وصادَفتْ اخضر الجالَين صلاًلا فاذكر مسساعي أقبوام فبخبرت بهم ولا تسدعسهم مسن الأسساء أغيفسالا فنفسل هسم رحيلوا يسوماً إلى مسلك وقسطعوا عبن عُناة السيعب اغيلالا كسها فعلنسا بحسسان السرئيس وبسابن الجسؤن

إذ لا يسريات الناس إقبالا()

<sup>(</sup>١) ابن الحيا: سوار بن أوفى القشيري.

<sup>(</sup>٢) الأنكال: القيود. والواحد نِكل.

<sup>(</sup>٣) عُناة: جمع عان وهو الأسبر.

<sup>(</sup>٤) حسَّان هو حسان بن عامر بن الجون. والجون الكلبي ملك هجر.

إذ أصبعبات عسامسرٌ لا شيءَ يحبيسهم حنتي يسروا دونهم هنضببأ وأنبوالا حتى عطفناهم عطف الضروس وهم يلقّبون مميا تخبافُ البنيفسُ ببليالا" أو قُــل هــم قــاتــلوا شــهــبــاء مُعــــلحــةً قهد قهذفَهتُ في قسلوب السنساس أهسوالا من بعد ما استنبطقت حتَّى الحريش وحيَّـاً من عُبادةً لم تنعمهم بــالا<sup>(1)</sup> ومشلهًم من بني عبس تنفيهم دق الرحى الحب إدباراً شهباء فيلق شنموس نشرُها ذَفِسُ تسلبست من ثسياب السكسرو أجسلالا ٣ شمَّ استنمسرَّت شنمسوسُ السريسع سساكنسةً تسزجي تسربساعسأ ضعساف السوطء أطفسالا لحسقتناهم تسعيدي فبوارسنا كانتا زُعن قُن برنعُ فسلم نوقَّسف مُستسلينَ السرماحَ ولم نَـوجَـد عَـواويسرَ يَـومَ السرُّوع عُسرُّالا<sup>(١)</sup> خبرجين بنيا من جبوف كبوكيهم

مُمراً من السطِّعين أعسناقياً وأكهالا

<sup>(</sup>۱)بليال: اضطراب.

<sup>(</sup>٢) الحريش: قبيلة من بني عامر.

<sup>(</sup>٣) الشهبة: بياض مع سواد. فرس شموس: عنيد. الذفر: شدة الرائحة.

<sup>(</sup>٤) الأل: السراب. <sup>[</sup>

<sup>(°)</sup> عزّال: لا سلاح معهم. عواوير؛ ضعفاء.

ثسم نبزلننا وكبرنبا البرمباخ وجبردنيا صنف سنحاً كسنته البرومُ دَجَالا<sup>®</sup> في غيمرة الموت نغيشناهما ونيركيسهما أسمّستُ نسبسدو كسرامَ السمسبر أبسطالا غليسنا ولنولا ننحسن قند عيلموا حلّت سليلًا عنداريهم فيإن يسكن حياجب عمين فسخبرت به فلم يُحكن حاجب عباً ولا خالاً ا فإن يكن قلم بالشام ينشدها فإن بالشام أقداماً وأوصالا مسن الجنبود وتمين لا تبعد فبلا تنفخير بمناكبان فنينه النناس أمشالا نسحن السفسوارش يسومني رُخسرحسان وقسد ظننت هوازن أن العرز قد زالاه ويسومَ مكَّةَ إذ ما جدَّثُم نَفَرأ حامَوا على عُنفُدِ الأحساب أزُوالا عسند النجاشيّ إذ تعطون أيديَكم

مُفرُنين ولا تبرجُونَ إرسالاً ١٠

<sup>(</sup>١) الصفيح: السيف العريض. الدجّال: ماء الذهب.

<sup>(</sup>٢) وحاجب: هو ابن زرارة بن عبد الله بن دارم النميمي.

 <sup>(</sup>٣) رحرحان: جبل قريب من عكاظ، وكان في للعرب يومان. راجع الأغاني
 الجزء (٥).

 <sup>(</sup>٤) النجاشي: ملك الحبشة. تعطون أيديكم: كناية عن الذل مقرنين: مشدودين بالحبل.

إذ تستحبُّون عند الخذار أنَّ لكسم مِنْ أَلَ جِعِدةً أعساماً وأخوالا لو تستطيعون أنْ تُلقوا جلودكم وتجمعلوا جبلا عبيد الله مربالان إذن تربلتم فيه لينجبكم

عُما يسقول ابئ ذي الجسدين إذ قالا تلك المكارم لا قعيسان من لبن شبيبا بجناء فنعناداً ينعبدُ أيبوالاً

قال:

(المنسرح) من لم يقُلها فَنَفَسَهُ ظَلَّا المسولِعُ السليسلُ في النهسار وفي السليسل نهاراً يُفسرُجُ السَطُّلُما ٣٠ أرض ولم يُبن تحشها دِعْسا أرحسام مناة حتى يصميرُ دمنا يُخْلق منها الأبشارُ والنَّسها (ا) ثُمُنَ لحياً كسياهُ فيالتياميا ابشمارا وجلدا تخالمه ادماه

الحسمة له لا شريك لله الخافض الرافع الساء على الـ الخالق البارىء المُصوّر في الـ من نُعطفَة قَدُما مُعَدَّرُها ثم عِنظاماً اقتامها عَصَبُ ثم كسما المريش والعقماشق

<sup>(</sup>١) عبد الله: هو عبد الله بن جعلة بن كعب بن ربيعة بن عامر بن صعصعة خال النابغة الجعدي.

<sup>(</sup>٢) القعب: القدح. شيبا: مُزجا.

<sup>(</sup>٣) المولج: من اولج أي أدخل.

<sup>(</sup>٤) النطقة: ماء الرجل. قدّها: قطعها. النسم: الروح والنفس.

<sup>(</sup>٥) المقائق: جمع العقيقة وهو الشعر الذي يخرج عل رأس المولود. الأدم: جمع الأدمة: باطنّ الجلد. البشرة: ظاهر الجلد.

والأخسلاق شتي وفسرق الكليا والنصبوت واللون والمعبايش ثُمُّتَ لا سِدُ أن سيجمَعكم والله، جهــرأ، شهــادة قُــــــا واعتصموا إنْ وَجَدتُمُ عِصما (١) فسائتُمِروا الآن مسا بسدا لكُمُ عصبة منبه إلا لمن رجبا في همله الأرض والسماء ولا يسا أيُّها النباسُ حسل تُسرُّونَ إلى فارس بادّت وخدها رغيا أمسوا عيداً يَرْعون شاءَكُم كَانُّها كَانَ مُلكُهمُ حُلًّا أو سَبِساً الحساضرينَ مسأرب إذ يبنُسونَ من دون سَيلِهِ العسرمسا٣) فَمُسرِّقُوا فِي البِسلاد واعترفوا الحونُ وذاقوا البأسياء والعدِّميا وبُسَدُلُوا السَّسَدُرَ والأراكَ بِـه الخمطَ وأضْحَى البنيسانُ منهسدِمساً ٣٠ يبًا مالـك الأرض والسهاء ومن لَيْ نَصْرَقُ مِن اللهِ لا يَخَفُّ أَتُّسها إنَّ امرزُ قسد ظَلَمْتُ نفسي وإلَّا تعفُ عني أغسلا دمساً كَيْسَا(١) أَطْرَحْ بِالْكَافِرِينَ فِي السَّدُرَكِ الأَسْفِلِ يَسَا رَبُّ أَصَّطُلَى الصَّرْمِيا يسرفُنُم بالقار والحسديد من الجسور طوالا جدد عوعها عُمسا نودِيُّ قُمْ واركَبَنْ بِأَهِلَكَ إِنَّ الله مسوفِ للنساس مِسَا زَعْسَمَا (٢)

وقال :

من عهد منا أورثَتْ حبسيسه والشُّرُ يسوافي منطالَسَع الأكسم أكني بغسير اسمهنا وقسد عِلمَ الله خفيَسَاتِ كسلَّ مُخَتَشَم(١)

<sup>(</sup>١) التمروا: اجمعوا آراهكم. العصمة: المنعة.

<sup>(</sup>٢) في البيت إشارة إلى صد مأرب الذي أخذه السبل قديماً في اليمن.

 <sup>(</sup>٣) السُّدر: واحدته سِدرة: شجر النبق. الاراك: واحدته أراكة: شجر السواك.
 الحقط: شجر له شوك.

<sup>(</sup>١) دم كيم: أي غليظ.

<sup>(</sup>٥) زعم: تكفّل.

<sup>(</sup>٦) في هذا البيت سبق الجعدي غيره بالكناية فهو أول من كنّى.

غسافية الكسائيس المُكسَرُ ان يُسطرحَ فيها عسوائِرَ الكلِم (١) والعِللَّاتِ عند الرِّقادِ والنَّسَمُ (١) طبيب البشر والبدامة كأنَّ فاهما إذا تبسَّم من طِيب مَشَمَّ وحُسن مُبتَسَم هَيْـلاَنَ أو ضامبِرِ من العُتُم<sup>0</sup> يُسَنُّ بسالضرو من بسراقِسَ او القمراء تهدى أوائسل الظلم غراء كالليلة المباركة حى كثيب تنسدى من السرَّهُم رُكِّبُ فِي السَّامِ والرُّبيبِ أَسَا بماء مزنٍ من مساء دُومَةَ قد جُردَ في ليسل شَمْسَال شَبِم عُلُّتْ بِـه قَـرْقَفَ سُـلافَـةُ إسفنطِ عُـفـارُ قبلَــلةُ النَّـدم (١) القيّ فيها فلجانِ من مسكِ دارينَ وفِلجٌ من فُلفُل ضرم رُدُّتْ إلى أكلُّفِ المنساكِب مُسرسوم مُفيسم في السطين محسِّديم الخرَّاسُ لا نَـاقِس ولا هَـزمَ(\*) جـون كجون الحـار جـرّدهُ وقال:

(الطويل)

يعقولُ لمن يلحاهُ في بَلَل مالهِ النفيقُ ايسامي واتركُ ماليسا<sup>(۱)</sup> يُعِرُّ العمروقَ بالسَنانِ وَيسْتري من الحمدِ ما يبقى وإن كان خاليا

<sup>(</sup>١) الكاشح: العدو المبغض. العاثر من الحجارة: لا يدري من رماه.

<sup>(</sup>٢) النَّشر: الرائحة. البُّداهة: المفاجأة. على علاته: على كل حال.

<sup>(</sup>٣) يُسن: يسوّك. الضرو: شجرة الكمكام، شجر طيب يستناك به. وهبلان وبراقش: واديان باليمن.

<sup>(2)</sup> القرقف: الخمرة. سلافة الخمر: أولها. الإسفنط: الخمرة.

<sup>(°)</sup> جُون: أسود. الخراس: صانع الدنان.

<sup>(</sup>٦) يلحناه: بلومه.

أشم طويسلُ الساعدَين سَمَيْدَعُ إذا لم يسرُحُ للمَسجدِ أصبح غاديا" أتيحت له والغم يحتفيرُ الفتى ومن حاجةِ الإنسان ما ليس لاقسا

وقال:

(التنارب) تـوافي الـديـارَ بـوجـه غَـرٍ (") فشرُ المقـالـةِ مـا يعـتـرُ (") وما الناس إلاً كهـدي الشجرُ بِ يسترُّ في بَسَجـاتٍ خُضَرُ فعـاد إلى صفـرة فـانكسرْ

وليست بشسوها، مفسوحة فسلّر ذا وعسد إلى غسيره وما البغسي إلاً عسل أهله ترى الغصن في عنفوان الشبا زماناً من السدهنر ثم التسوى وقال.

(الرمل) قبلَ أن يظهرَ في الأرض رَبَشْ(<sup>(3)</sup> تُسِقُ الأكمال من رَطْبٍ وَهُش<sup>(9)</sup> مَسْهُ طَـلً من المدجن وَرَشْ<sup>(7)</sup>

ولفد أضدو بشرَب أَنْفٍ معنا زق إلى سُمَّهَةٍ فَنَزلنا بمايعٍ مُعَمَّدٍ

<sup>(</sup>١) أشم سميدع: سيد ذو أنفة.

<sup>(</sup>٢) المقبوحة: التي تُرَدُّ.

<sup>(</sup>٣) اعتسار الكلام: اقتضابه.

<sup>(</sup>٤) الشرب: اسم جمع لشارب. الربش: العشب والنبات.

 <sup>(</sup>٥) شُمَّهة: خوص يُجمع فيجعل شبيهاً يسفرة. الأكال: ما يؤكل. المثن: الياس.

<sup>(</sup>٦) المليخ: المفازة. الطلّ: الندى. الدجن: المطر الغزيبر. البرش: المطر الحقيف.

ضخمة الأرداف من غير نَفشْ (ا ونَعسام حيطة مشلٌ الحَبش (ا) فوق يَعبوب من الخيل أجش (ا) تسلوك المحبوب منسا وتعش وظليم مسعمة أمُ خُشَش (ا) غير محسون وأبسا بَغبش (ا) ولدينا قَينَة مُسجِعةً وإذا نحنُ بإجل نافر فخملنا ماجناً يُنْعِفُنا ثمَّ قلنا دوننك الصيد به فأتناننا بشبوب ناثِطٍ فاشتوينا من غريض طَيْب

<sup>(</sup>١) القينة: المغنّية.

<sup>(</sup>٢) الإجل: القطيع من بقر الوحش. الخيط: جماعة النعام.

<sup>(</sup>٣) الماهن: الحادم. اليعبوب: الفرس السريع الطويل. الأجش: الغليظ.

<sup>(</sup>٤) الشبوب: النشط الحرون. الظليم: ذكر النعام. الحشش: الغزال الصغير.

<sup>(</sup>٥) الممنون: المقطوع. الغبش: بغية الليل.

## ثبت المراجع والمصادر

شعر النابغة الجعدي، المكتب الإسلامي، ط ١٩٦٤/١، بيروت. ديوان الأعشى الأكبر، مكتبة الأداب بالقاهرة.

ديوان دريد بن الصمّة، دار صعب، ١٩٨١، بيروت.

شرح المعلَّقات السبع، الزوزني، دار صادر، بيروت.

العصر الإسمالامي، شوقي ضيف، دار المسارف بمصر، ط٧. القاهرة.

الأغناني، أبو الفرج الأصبهناني، مصوَّرة عن طبعة دار الكتب المصرية.

طبقسات الشعسراء، ابن سسلام، دار الكتب العلميسة، ط ٢، ١٩٨٨، بيروت.

الشعر والشعراء، ابن قتيبة، دار الكتب العلمية، ط ٢، ١٩٨٥. بيروت.

تاريخ الأدب العربي، كارل بروكلهان، دار المعارف بمصر، ط ٤ .

التطور والتجديد في الشعر الأسوي، شوقي ضيف، دار المعارف بمصر، ط ٦.

# الفهسرس

| ٣  | المقدمة                        |
|----|--------------------------------|
| ٥  | الفصل الأول: الجاهلية          |
| ٦  | البيئة الطبيعية                |
| ٨  | البيئة الاجتهاعية              |
| ١  | البيئة الدينية                 |
| ٣  | البيئة السياسية                |
| 1  | البيئة العقلية والأدبية        |
| ۲١ | الفصل الثاني: صدر الإسلام      |
| ۲١ | العصر الإسلامي                 |
| ۲۲ | القرآن الكريم أ                |
| ۳  | لغة القرآن ومنهجه              |
| ۲ŧ | أثر الإسلام في الحياة العربية  |
| 77 | الحديث النبوي                  |
| "  | موقف الإسلام من الشعر والشعراء |
| ۲١ | الفصل الثالث: النابغة الجعدي   |
| ۲١ | نسبه                           |
| ۲٦ | نشأته وسيرته                   |
| ٥٦ | شاعريته                        |
| ۲۷ | الفصل الرابع: أغراضه الشعرية   |
| ۴٧ | الملاح                         |

| ٤٤         |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      |    |            |     |     |
|------------|--|--|--|--|--|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|----|----|------|----|------------|-----|-----|
| ١ د        |  |  |  |  |  |   |  | ٠ |   |   | • | ٠ |   |   | ٠ |   |   |   |   | ٠  |   |    |    |      |    | ر          | خ   | الف |
| 00         |  |  |  |  |  |   |  | • | ٠ | ٠ |   | • | • | • |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      |    | <u>ن</u> ـ | م   | الو |
| ۸د         |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | J | ٦  | وا | الما | وا | بة         | ک   | ŁI  |
| 11         |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      |    |            |     | إس  |
| ۱V         |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      |    |            |     | الر |
| ۱۸         |  |  |  |  |  |   |  |   |   | • |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |    | • |    |    |      |    |            | زز  | ال  |
| ٧٢         |  |  |  |  |  | ٠ |  |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |    | Ċ | ات | یا | ,-   | 1  | وا         | ,,  | IJI |
| <b>/</b> V |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      |    |            |     | الز |
| /1         |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |    |   | i  | ما | J۱   | ٠. | ثم         | سا  | خا  |
| 14         |  |  |  |  |  |   |  |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      |    | ä          | اغ  | 1   |
| 10         |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    |      | ,  | ات         | ارا | ż   |
| ١٠٩        |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | j | c | L, | a | IJ | ,  | جع   | -1 | ıلر        | ی   | ثبد |
| 111        |  |  |  |  |  |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |   |    |    | _    |    |            |     | الة |